#### ACTA UNIVERSITATIS UPSALIENSIS

Studia Iranica Upsaliensia & South Asian Studies

# <u>SH</u>AMS AL-AṢVĀT

## THE SUN OF SONGS BY RAS BARAS

(An Indo-Persian music theoretical treatise from the late 17<sup>th</sup> century)

Critical edition, English translation, introduction and annotation

by

Mehrdad Fallahzadeh & Mahmoud Hassanabadi



UPPSALA UNIVERSITET

#### ABSTRACT

Fallahzadeh, M. and Hassanabadi, M. 2012. <u>Shams al-aşvāt</u> (The Sun of Songs): An Indo-Persian Music Theoretical Treatise from the Late 17th Century, by Ras Baras. Acta Universitatis Upsaliensis. *Studia Iranica Upsaliensia & South Asian Studies*. 144+104 pp. Uppsala. ISBN 978-91-554-8399-9; ISBN 978-91-554-8400-2

This study is an attempt to provide a critical edition and English translation of an Indo-Persian treatise entitled <u>Shams al-aşvāt</u>, a Persian translation-cum-commentary on the monumental medieval Sanskrit musicological work <u>Sangītaratnākara of Śārngadeva</u>. <u>Shams al-aşvāt</u> was written in 1698 by Ras Baras, the son of <u>Khushhāl</u> <u>Khān Kalāvant</u>. The critical edition is followed by an English translation of the edited text.

The treatise represents the Subcontinent stream of Persian post-scholastic writings on music theory which began in the 16<sup>th</sup> century and lasted to the middle of the 19<sup>th</sup> century when Persian lost its status as the literary language of the subcontinent and was replaced by English.

In the introduction to the critical edition, the editors try to trace the treatise back to the original Sanskrit work and prove that <u>Shams al-aşvāt</u> is a translation-cum-commentary on Sangītaratnākara.

The most important conclusions drawn in the present study are that Persian translations of Sanskrit music theoretical works were not merely translations but also "harmonizations", according to the current practice of their time. Furthermore, the present study shows that in order to reconstruct the archetype/autograph regarding musical terms, despite the risk of confusing and mixing newer terms and descriptions with the older ones, an eclectic approach is the most successful and fruitful. Using primary and parallel sources reduces the risk considerably.

*Keywords*: Indo-Persian, music theory, translation-cum-commentary, *Sangītaratnākara*, *rāga*, *tāla*, *gīta*.

Mehrdad Fallahzadeh & Mahmoud Hassanabadi, Department of Linguistics and Philology, Uppsala University, Box 635, SE-751 26 Uppsala, Sweden

© Mehrdad Fallahzadeh & Mahmoud Hassanabadi 2012

ISSN 1100-326X; 1653-8129 ISBN 978-91-554-8399-9; 978-91-554-8400-2

Printed in Sweden by Edita Västra Aros, Västerås 2012

Distributor: Uppsala University Library, Box 510, SE-751 20 Uppsala, Sweden www.uu.se, Acta@ub.uu.se

To the memories of

Shahab Sarmadee

and

Taghi Binesh

#### Foreword

"Two Words"

The periods of the Delhi Sultanate (1206-1526) and even more so the following Moghul rule (1526-1858) opened up a wide range of spaces of deep cultural interaction between the Iranian and the Indian world in North and Central India. Mediated by the courts and by waves of immigration from the Near East and Central Asia, Persian language and the culture it incorporated went much beyond the courts. They left their imprint on a wide range of the complex layers of Indian culture. Particularly the Moghul Empire turned into a hot spot of cultural cross-fertilization of the Indian and the Iranian.

What is conveniently called Hindustani music is an offspring from the meeting of Persian and Indian traditions. The core of what goes as North Indian classical music in our age was formed and standardized in the epoch of the so called Muslim rule in India: the melodic models, the rhythms, the instruments, the ways of learning, transforming and continuing of traditions are either innovations or progressive developments made during the Muslim epoch, which James Mill (1773-1836) and the following early Western historians of India could only but defy as a decline of the former glory of Indian antiquity.

The musical and musicological traditions of the Indian subcontinent are as old as South Asian culture itself is, but our knowledge of Indian musical traditions beyond the beginning of Muslim rule is rather limited. Of course, there is an old musicological tradition that is usually ascribed to the mythical sage Bharata, the author of the most famous antique treaty on performing arts, and his *Nātyaśāstra*, which was perhaps composed or even edited as early as the second century b. Chr. The basic reference text for Hindustani (i.e. North Indian) and Carnatic (i.e. South Indian) music is, however, the *Sangītaratnākara* of Śārnġadeva, composed in the 13th century in Devagiri (later renamed as Daulatabad, Maharashtra) and its two significant

commentaries, the *Sangītasudhākara* of Simhabhūpāla (c.1330 AD) and the *Kalānidhi* of Kallinātha (c.1430 AD).

The translations into Persian and the independent treatises on music written on the Indian subcontinent since the late Sultanate time demonstrate how this musicological tradition was continued and transformed during the "Islamic period". The *Sangītaratnākara* continued to be the main textual reference source. Its Persian rendering, the <u>Shams al-Aşvāt</u> of Ras Baras, is first of all an effort to make this most important musicological text in the Indian tradition accessible for learned Persian speakers, which means, to the connoisseurs of Indian music, mostly close to the courts. The practicing musicians themselves were hardly much at home with either Sanskrit or Persian. Secondly, the transformation of a classical Indian textual source from its indigenous language into the accepted code of high culture parlance proves that this tradition is valid even under Islamic auspices.

The translation demonstrates first of all a deep understanding of the Sanskrit original. Beyond that, the Persian rendering is more than just a translation. This becomes particularly clear in its reworking of all references to Hindu beliefs. It consciously eliminates any reference to Hindu divinities, and puts in Islamic theological references at their place. The basic function of the quotes from the Koran is to let the text appear acceptable from an orthodox Ulema perspective. This must also be the reason why the translator completely ignored the seventh chapter, which is on dancing. This chapter would have made the acceptance of the text by the orthodoxy even more problematic. The basic textual source of Hindustani music was to be made immune against possible allegations of heresy that anything "Indian" had to face in the historical context of the Moghul court which constantly had to assure its delicate position between Islamic orthodoxy and "Indianization". The Shams al-Asvāt reformulates the Sangītaratnākara and the tradition referring to it as its basic theoretical text resource not only in a new language (i.e. Persian), but contextualizes it in a new cultural discourse which demands a renewal of linguistic, cultural and religious codes.

We don't know what the incentive to produce this translation once had been. It is however quite likely that it was a translation on order and by courtly patronage. It is rather unlikely, but not completely impossible that the author, Ras Baras, could himself follow the Sanskrit original *sūtras* and its commentaries, perhaps with the help of a learned Brahman. The translation of excerpts of fifty Upanishads on the incentive of Dara Shikoh (1615-1659) is perhaps the best known example of the tradition of translation from Sanskrit into Persian. The *kalāvant* (Sanskrit: "artist") must at least have had

an anonymous interpreter with a very profound knowledge of classical Sanskrit assisting him, who would explain the details of the difficult original text and its commentaries in some kind of Hindi (or other New Indo-Aryan language).

The transcription of Sanskrit and Hindi in Arabic script including variant spellings of one and the same word can be taken as an illustration of the eclectic nature of the translation. The Persian text very often uses transcribed Sanskrit technical terms instead of rendering them into Persian. On many occasions, however, the Hindi version of a given Sanskrit technical term in its transcription in Nastaliq script is used.

A prominent example for this feature of the <u>Shams al-Aşvāt</u> is the word *dhun* ("sound"). The term is the most prominent New Indo-Aryan (i.e. Hindi) loanword in the Persian text. Etymologically, the term goes back to Sanskrit *dhvani*. Performing musicians would rather use the form *dhun* instead of *dhvani* in explaining musical features. The Persian rendering appears to follow the oral explanations used by practicing musicians, who were mostly hardly aware of Sanskrit.

The <u>Shams al-Aşvāt</u> is altogether closer to contemporary musical practice than the highly theoretical and partly speculative <u>Sangītaratnākara</u>. While the Persian prose rendering is meant to be easily understandable, the Sanskrit version is first of all a poetical text, which needs a deep understanding of the language and its conventions to follow. The usage of Hindi terms makes sense for a bilingual Perso-Indian readership, which could follow Hindi at least to some extent and is probably aware of the performing music tradition. This readership would immediately understand certain key terms instead of the rather unintelligible Sanskrit versions of the same terms.

The translation and the study of the <u>Shams al-Aşvāt</u> is an important step towards a reconstruction of the Hindustani musical tradition. The following translation and analyses uses its renderings of terms following the models used in its English reference material, as far as it was possible to identify terms according to their spelling in Nastaliq script. Future studies may go more into the terminological analysis, and the complex relationship of musicological tradition and performing practices. Unfortunately, the two manuscripts in South Asian collections could not be used by the editors. It is up to further studies of the musicological tradition to check the readings and emendations of the text, which might lead to a reconsideration of the text stemma. Prefaces in the South Asian tradition often bear the title "Two Words", and I like to follow this tradition. The last word on the genesis of the Indo-Persian synthesis in Hindustani music has not been said, but this edition and translation of the *Shams al-Asyat* definitely is a profound first word.

Heinz Werner Wessler

#### Acknowledgements

We would like to thank the following people who have assisted us in different ways to complete this project: Professor Heinz Werner Wessler of Uppsala University, Professor Carina Jahani of Uppsala University, Professor Sadjide Alvi of McGill University and Mr Everett Thiele.

We would also like to express our gratitude to Uppsala University, the Board of the Institute for Islamic Studies of McGill University, and the staff of the British Library, Edinburgh University Library, and Manchester University Library.

 $\mathrm{M} \ \mathrm{F} \ \& \ \mathrm{M} \ \mathrm{H}$ 

Uppsala May 2012 This book has been published by means of a grant from the Swedish Research Council

## Contents

# **English Section**

| List of illustrations                                                                                                                          | xvi          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Transliteration system                                                                                                                         | xxi          |
| Abbreviations                                                                                                                                  | xxii         |
| Preface                                                                                                                                        | 23           |
| Introduction                                                                                                                                   | 27           |
| The author                                                                                                                                     | 27           |
| The work                                                                                                                                       | 29           |
| The manuscripts                                                                                                                                | 33           |
| The evolution of the manuscripts                                                                                                               | 61           |
| Principles of the edition                                                                                                                      | 66           |
| Notes on the English translations                                                                                                              | 71           |
| Stemma codicum                                                                                                                                 | 72           |
| English translation of Shams al-aṣvāt                                                                                                          | 73           |
| [Preface]                                                                                                                                      | 75           |
| Part one: Concerning the description of features of <i>svara</i> , which is nam <i>svarādhyāya</i> in <i>Hindī</i>                             | 86<br>nd is' |
|                                                                                                                                                |              |
| Chapter two: Concerning the outlet of <i>nāda</i> , and the names of the star of its transference from the body, and the emission of its sound |              |
| Chapter three: Concerning the ascending and descending of the svar                                                                             |              |
| Chapter four: Concerning the names of seven cardinal <i>svara</i> s                                                                            |              |
| Chapter five: Concerning the names of <i>vādī svara</i> and so forth                                                                           |              |
| Chapter six: Concerning the names of <i>śruti</i> s, i.e. the partitions of the <i>svara</i> s                                                 | main         |
| Chapter seven: Concerning the names of twelve vikrta svaras                                                                                    |              |
| Chapter eight: Regarding the explanation of <i>tīvratama svaras</i> and so                                                                     |              |
|                                                                                                                                                |              |

| Chapter nine: Concerning the explanation of the names of <i>grāma</i> and the number of <i>mūrcchanā</i> , and the seven ways of <i>ārcika</i> which are assigned for their derivation                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Chapter ten: Regarding the elucidation of the total number of <i>tānas</i> and their features                                                                                                                                                         |
| Chapter eleven: Concerning the multiplication method of <i>tāna</i>                                                                                                                                                                                   |
| Chapter fourteen: On the explanation of <i>alankāras</i> [or <i>alankāras</i> ] which are the embellishments of the <i>svaras</i>                                                                                                                     |
| Part two: Concerning the explanation of <i>rāgas</i> which is termed <i>rāgādhyāya</i> in <i>Hindī</i>                                                                                                                                                |
| Chapter one: On the distinctions of the [different] qualities of singing [or composition] which is termed <i>n</i> ' <i>ch</i> ' <i>ngg</i> ' <i>yn</i> ( <i>nācanga-gāyana</i> [?]) in <i>Hindī</i> 104                                              |
| Chapter two: On the description of $r\bar{a}ga$ s and their names and features 105                                                                                                                                                                    |
| Part three: On the explanation of ' <i>l</i> ' <i>p</i> ( $\bar{a}l\bar{a}pa$ ), that is to say, to omit and<br>modify the <i>svara</i> of a $r\bar{a}ga$ , and the explanation of its component parts<br>which is called ( <i>prakīrņakādhyāya</i> ) |
| Chapter three: On the detailed description of different kinds of <i>ālāpa</i> 114<br>Chapter four: On the names of <i>gmk</i> ( <i>gamaks</i> ), that is to say, to alter a<br><i>svara</i>                                                           |
| Chapter five: On the number of various kinds of singers and the differences between them                                                                                                                                                              |
| Part four: On the description and explanation of various types of <i>gīta</i> (music), which is called <i>prabandhādhyāya</i> in Hindi, and their features 121                                                                                        |
| Part five: On the explanation of the rules of <i>dastak-zadan</i> ([keeping the rhythm by] clapping the hands [i.e. the knowledge of rhythm]) which is called <i>tālādhyāya</i>                                                                       |

| Part six: On [musical] instruments and their features which is called |    |
|-----------------------------------------------------------------------|----|
| <i>vādādhyāya</i> [in <i>Hindī</i> ]12                                | 27 |
| Bibliography                                                          | 29 |
| Index of musical terms                                                | 33 |

## **Persian Section**

(See the Contents (فهرست) of Persian Section)

# **ENGLISH SECTION**

## List of illustrations

| Pic. 1: Fol. 1 <sup>v</sup> of MS at the British Library (the India Office Collection), 1746        | 37 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Pic. 2: Fol. 9 <sup>r</sup> of MS at the British Library (the India Office Collection), 1746        | 38 |
| Pic. 3: Fol. 18 <sup>r</sup> of MS at the British Library (the India Office Collection), 1746       | 39 |
| Pic. 4: Fol. 30 <sup>r</sup> of MS at the British Library (the India Office Collection), 1746       | 40 |
| Pic. 5: Fol. 32 <sup>v</sup> of MS at the British Library (the India Office Collection), 1746       | 41 |
| Pic. 6: Fol. 1 <sup>v</sup> of MS at the British Library (the India Office Collection),<br>LXX 28   | 43 |
| Pic. 7: Fol. 10 <sup>r</sup> of MS at the British Library (the India Office Collection),<br>LXX 28, | 14 |
| Pic. 8: Fol. 17 <sup>v</sup> of MS at the British Library (the India Office Collection), LXX 28,    | 45 |
| Pic. 9: Fol. 21 <sup>r</sup> of MS at the British Library (the India Office Collection),<br>LXX 28, | 46 |
| Pic. 10: Fol. 28 <sup>r</sup> of MS at the British Library (the India Office Collection),<br>LXX 28 | 47 |
| Pic. 11: Fol. 25 <sup>v</sup> of MS at Edinburgh University Library, Or Ms 585/3                    | 50 |
| Pic. 12: Fol. 27 <sup>r</sup> of MS at Edinburgh University Library, Or Ms 585/3                    | 51 |
| Pic. 13: Fol. 28 <sup>v</sup> of MS, Edinburgh University Library, Or Ms 585/3                      | 52 |
| Pic. 14: Fol. 30 <sup>v</sup> of MS, Edinburgh University Library, Or Ms 585/3                      | 53 |
| Pic. 15: Fol. 34 <sup>v</sup> of MS, Edinburgh University Library, Or Ms 585/3                      | 54 |
| Pic. 16 Fol. 1 <sup>v</sup> of MS, Manchester: The John Rylands University<br>Library No. 346       | 56 |

| Pic. 17 Fol. 4 <sup>r</sup> of MS, Manchester: The John Rylands University<br>Library No. 346  | 57 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Pic. 18 Fol. 17 <sup>r</sup> of MS, Manchester: The John Rylands University<br>Library No. 346 | 58 |
| Pic. 19 Fol. 24 <sup>r</sup> of MS, Manchester: The John Rylands University<br>Library No. 346 | 59 |
| Pic. 20 Fol. 40 <sup>r</sup> of MS, Manchester: The John Rylands University<br>Library No. 346 | 60 |

## Transliteration system

The transliteration system that has been adopted here is based on the system employed in *IJMES*. The names of known provinces, cities, and dynasties, as well as religious terms, have been anglicized.

For other books cited or quoted here, we refer the reader to those books and the transliteration systems employed there.

#### List of Transliterations

#### Consonants

| ١                | ,         | ć      | Z         | غ<br>ف      | <u>gh</u><br>f |
|------------------|-----------|--------|-----------|-------------|----------------|
| ç                | >         | ر      | r         | ف           | f              |
| ب                | b         | j      | Z         | ق<br>ک<br>گ | q              |
| پ                | р         | ژ      | <u>zh</u> | ک           | k              |
| ب<br>پ<br>ث      | t         | س      | S         |             | g              |
|                  | <u>s</u>  | ش      | <u>sh</u> | J           | 1              |
| で<br>で<br>て<br>こ | j         | ص<br>ض | Ş         | م           | m              |
| হ                | <u>ch</u> | ض      | Ż         | ن           | n              |
| ζ                | ķ         | Ъ      | ţ         | و           | v              |
| Ċ                | <u>kh</u> | ظ      | Ż         | ٥           | h              |
| د                | d         | ع      | ¢         | ى           | У              |
|                  |           |        |           |             |                |
|                  |           |        |           |             |                |

#### Vowels

| Long |   | Shor | <u>t</u> | <b>Diphthongs</b> |    |
|------|---|------|----------|-------------------|----|
| 11.Ĩ | ā | _    | а        | _ و               | aw |
| و    | ū | -    | i        | _ ی               | ay |
| ى    | ī | ,    | u        |                   |    |

#### Other

| خوا | kh <sup>v</sup> ā                      |
|-----|----------------------------------------|
| ٥   | ah (silent $/h/$ at the end of a word) |
| ال  | al- (for the Arabic definite article)  |

## Abbreviations

The following Persian primary sources, English translations of Sanskrit primary sources, and secondary sources are used to confirm the emendation and correction of the Persian text as well as the transcription of Hindi/Urdu and Sanskrit terms in the English translation.

| D           | Dattilam (English translation)                       |     |  |
|-------------|------------------------------------------------------|-----|--|
| <u>GH</u> M | <u>Gh</u> unyatu'l munya (English translation)       |     |  |
| LS          | Lajāt-i Sekandar <u>sh</u> āhī                       |     |  |
| SR          | Sangītaratnākara of Śārngadeva (English translation) |     |  |
| SŚ          | Sangītaśiromaņi (English translation)                |     |  |
| TH          | Tuhfat al-hind                                       |     |  |
| TMRR        | Tarjuma-i-Mānakutūhala & Risāla-i-Rāgadarpaņa (bo    | oth |  |
|             | Persian original and English translation)            |     |  |

#### **Dictionaries and Encyclopedias**

| DHCM | The Dictionary of Hindustani Classical Music    |
|------|-------------------------------------------------|
| GDMM | The New Grove Dictionary of Music and Musicians |
| GEWM | The Garland Encyclopedia of World Music         |

#### Preface

In the first half of the 16<sup>th</sup> century, the Moghuls conquered the northern part of the subcontinent. From that century until the beginning of the 18<sup>th</sup> century, or rather the end of Aurangzeb's reign (1707), the subcontinent was one of the most powerful and flourishing military, economic, political, and cultural centers of the Muslim world. This conquest also marked the start of a formative period for Indian art, literature, and music, which resulted in one of the golden ages of Indian art and literature. After the conquest of India by the Moghuls, the relationship between Safavid Iran and the Subcontinent intensified (cf. Islam 1957: xxi).<sup>1</sup> Although Persian artists and writers had immigrated to India, settling there before the 16<sup>th</sup> century, in the new era, the settlement of Persian artists, writers, and poets intensified in the subcontinent,<sup>2</sup> and they came to have a decisive role in the artistic and literary development there.<sup>3</sup> For instance, the new Moghul School of Indian painting, which blended Persian art with indigenous Indian elements, was founded by the Persian painters Mīr Sayyid 'Alī and 'Abdus Samad, who had been brought to India by the Moghul ruler Humayun (r. 1530-56) (cf. Craven 1997: 198, 202). As regards literature, although the Persian language had been used in literature in India before the 16<sup>th</sup> century, it was actually during this period that an Indo-Persian literature was clearly established in the subcontinent. This literature reached its zenith through the works of Abū Tālib Kalīm Kāshānī (d. 1651); Ghanī Kashmīrī (d. 1661); Chandar Bhān Brahman (d. 1662); Nāsir 'Alī Sarhandī (d. 1697); and Mīrzā Bīdil (d. 1721). Concerning the Indo-Persian "learned literature" (Tauer [Rypka 1968: 421]), a number of significant works were also written, such as Akbar-nāmah and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> One of the events which demonstrates the amicable relations between these two empires was when Humayun sought refuge in Safavid Iran and was entertained by the Tahmasb, and received assistance to regain the throne (cf. Keay 2000: 308–9; and Spear 1970: ii. 28; Dale 2010: 76).

 $<sup>^2</sup>$  It is argued that the Shii religious oppression was one of the main reasons the artists, and particularly poets, immigrated to India (cf. Bahār 1369/1990, vol. iii. 256).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> For further information see Schimmel (1973: 8f); Islam (1957: ch. IX); Dale (2010: 151, 157–61, 172–6).

 $\overline{A}$ '*īn-i Akbarī* by Abū al-Fazl Allāmī (d. 1602)<sup>4</sup> and *Iqbāl-nāmah Jahāngīrī* by Mu'tamid Khān (d. 1640).

As far as Indian music is concerned, the period between c.1550 and 1800 was one of the golden ages of that music, and the musicians of that period developed a  $r\bar{a}ga$  classification system which, with some modification, is still used in the Karnatak tradition (cf. Simms, GEWM, v. 46–7). Another significant musical development was the beginning of the process of interaction between the Hindustani style, which was deeply affected by Persian art music during this period,<sup>5</sup> and the Karnatak style (cf. ibid. 47–8).

Concerning music theory, from the middle of the 16<sup>th</sup> century "many new treatises appeared, attempting to rationalize aspects of current practice" (GDMM, s.v. "India" [History of music theory in the modern period]). The Persian music theoretical works have also played a significant role in these developments.<sup>6</sup>

According to Massoudieh's (1996) and Munzavi's (1351/1972; V. 3885–925) catalogs, the period between the 16<sup>th</sup> and 19<sup>th</sup> centuries was the most productive period in the writing of Persian music theoretical works. During this period, almost 25 theoretical works (whose composition dates we are sure of) were written on Indian music (cf. Massoudieh 1996).<sup>7</sup>

From the point of view of Persian writings on music, it was starting from this era that Persian theoretical writings on music clearly divided into three streams: an Iranian one, which merely concerns Persian music theory; an Indian subcontinent one, which concerns Indian music theory in general, and also, to a limited extent, Persian music theory; and a Central Asian one (cf. Fallahzadeh 2009: 13-27). These three streams, however, had a considerable impact on each other, especially between the second part of the 16<sup>th</sup> century and the end of the 18<sup>th</sup> century. A concise description of the Indian stream is presented here below.

In contrast to the two Iranian and Central Asian streams, which formed the main body of the genre in the earlier period, and were more homogeneous, the Indian one first began to develop during this period. The

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> This is one of the most significant Persian works written in the subcontinent during the Mogul Period and has been translated into English by, among others, Blochmann

<sup>(</sup>Abū al-Fazl ibn Mubārak 1872–94) and Jarrett (Abul Fazl-i-Allámí 1894). <sup>5</sup> In this regard, Brown (2006: 92) points out that "certain discrete aspects of the Hindustani system did change as a result of active decisions made by individual musicians and theorists in the encounter between Indian and other cultures, and Persian musical culture in particular."

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> This contribution is clear from Rowell's figure 2 in *GEWM*, v. 46. <sup>7</sup> The number of theoretical works written during the  $11^{\text{th}}$  to  $15^{\text{th}}$  centuries (the scholastic period) is circa twenty-three, of which only one, <u>Ghunyat al-munyah</u>, by an anonymous author, was written in India and deals with Indian music (cf. Fallahzadeh 2005: 146-8).

Indian stream was strongly influenced by Sanskrit writings on the theory of music and therefore had, to some extent, a different source than the two above-mentioned ones.<sup>8</sup> The authors of this stream are the most productive writers of the genre. By the early 16<sup>th</sup> century we can already see its emergence in the Indian subcontinent. Among the earliest treatises and works of the stream are Lahjāt-i Sikandarshāhī by Yahyā Kābulī, written during the first decade of the 16<sup>th</sup> century (cf. Yahyā Kābulī 1999; also GDMM, s.v. 'India: History of Classical Music, The Medieval Period'; [ibid. v. 46]); and the section on music in Javāhir al-'ulūm Humāvūnī by Muhammad Fāżil b. 'Alī-Muhammad al-Miskīnī al-Oāżī al-Samargandī. written in 1528 (there are three MSS of this work in libraries in India and Pakistan) (cf. Massoudieh 1996: 205). Other significant treatises and tracts from the Indian subcontinent stream of Persian writings on music are *Kashf* al-avtār by Qāsim b. Dūst-'Alī Bukhārā'ī, written some time during the latter part of the 16<sup>th</sup> century (to our knowledge there is only one extant MS of the treatise, in the British Library in London) (cf. Massoudieh 1996: 52): the section on music (sangita) in  $\overline{A}$ 'in-i Akbari by Abū al-Fazl 'Allāmi, written in the late 16<sup>th</sup> century (this section of the work was translated into English by Jarrett, and published in 1894 [cf. Abul Fazl-I-Allámí 1894: iii. 245–58]); Tajumah-i mānkutūhala va risālah-i rāgadarpana, a Persian translation of a Sanskrit book on Indian music by Faqīrallāh, probably translated in c.1666 (cf. TMRR: Ahmad [1984: 19–33]); the part  $(b\bar{a}b)$  on music in Tuhfat al-hind by Mīrzā Khān b. Fakhr al-Dīn Muhammad, written in c. 1675 (cf. Mīrzā Khān b. Fakhr al-Dīn Muhammad 1354/1975) which was edited by Ansārī, and published in Iran in 1354/1975; Khulāsat al-'avsh-i 'Ālamshāhī by Mazhar Muzaffar, written in 1763 (there are 13 extant MSS of the work which are in India, Pakistan, Iran, England) (cf. Massoudieh 1996: 167-9); Usul al-naghamāt Āsafī by Ghulām-Rizā b. Muhammad-Panāh, probably written in 1813 (six extant MSS of the work are in libraries in India, England, and Pakistan) (cf. ibid. 103; Ahamd 1984: 56-72).

There are also a few anonymous works that were written during the Moghul period. Among these anonymous treatises and tracts of the Indian subcontinent stream, the following can be mentioned: Risālah-i mūsīqī (a treatise on music) (on both Persian and Indian music) (MS in the British Library, Or. 8116, fos.  $1^{v}-16^{v}$ ) (cf. Massoudieh 1996: 293); Manfi at altālibīn (the British Library, I.O.<sup>9</sup> 1245, fos. 33<sup>v</sup>-38<sup>r</sup>) (cf. ibid. 284-5); Ilhām *al-tarab* (the British Library, I.O. 1245, fos.  $1^{v}$ -33<sup>v</sup>) (cf. ibid. 278–9).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> In fact, a considerable number of the treatises and tracts written in India were renderings, translations of, and commenaries on the Sanskrit works. <sup>9</sup> The India Office Collection.

As we can see above, and as Alvi (1989: ix) points out, a number of fundamentally important texts dealing with the different aspects of history, religion, literature, and art written in the Subcontinent in Persian are still in manuscript form, waiting to be critically edited for researchers and translated into English for scholars who are not familiar with Persian.

The main reason for this scarcity is that the Iranians and the Indians, Pakistanis, and Bangladeshis "did not think of Indo-Persian literature as part of their national literature[s], but felt it to be an alien element" (Marek [Rypka (ed.) 1968: 713]). As far as music theoretical treatises are concerned, there are three major reasons that can be mentioned here: (1) Indian and other musicologists who have studied Indian music theory have not realized the significance of Persian primary sources for studies of the period (cf. Ahmad 1984: 14; Delvoye [Alam, Delvoye & Gaborieau (ed.) 2000: 253]); (2) there is a lack of familiarity among Persian musicologists and philologists with Indian music and music theory, and (3) musicologists who study Indian music theory and its historical development are usually unable to read and understand Persian sources. In any case, the dearth of critically edited Persian primary sources is obvious (cf. Delvoye [Sharma (ed.) 1998: 104]).

One of the important works in the field of Indian music theory is a treatise entitled <u>Shams al-aşvāt</u> by Ras Baras (Ahmad 1984: 90) or Rasa Virasa (Massoudieh 1996: 189), written in 1697. To provide a critical edition of this music treatise is the primary purpose of this study. The secondary purpose is to translate the treatise into English so that it can be made available to researchers and scholars unfamiliar with the Persian language.

This study consists of three main sections: an introduction, the English translation of the Persian text, and the critical edition of the work. A list of musical terms and a bibliography is placed between the English translation and the Persian text.

### Introduction

#### The author

The author of <u>Shams al-aşvāt</u> introduces himself as Ras Baras or Ras Virasa (Massoudieh 1996: 189) in both of the more complete manuscripts at our disposal, i.e. the British Library nos. 1746 (fol.  $2^v$ ) and LXX 28 (fol.  $2^v$ ).<sup>10</sup> He (ibid.) states that he is the son of <u>Khushhāl Khā</u>n *Kalāvant* (the artist) (p. 13, 1. 13). We know much more about his father and even grandfather than about him himself due to fact that, as the author (p. 13, 1. 4, [Persian edited text]) points out, his father was one of the most renowned and celebrated musicians of his time. The name and fame of the author's father are mentioned in different sources from the mid-17<sup>th</sup> century onwards. For instance, one can read the following account about his father in *TMRR* (p. 198) which was written in 1076/1666:

**خوشحال خا**ن: پور **لعل خا**ن خطاب پدر یافته، امروز که سنه ۱۰۷٦ باشد مثل او در **کلاوتان** نیست / دادار بیهمال دیر سال باقی داراد، گیتیخدیو را نسبت بحال او توجه تمام

(Ibid. p. 199)

<u>Kh</u>ush-ḥāl <u>Kh</u>ān: The son of Lāl <u>Kh</u>ān; Inherited the title (*Gunsamundar*<sup>11</sup> <u>Kh</u>ān) of his father. And till this date of the year 1076 *hijra* (1666 A.D.), he is matchless among the *kalāwants*. May the almighty grant him a long tenure of life. The *Getī-Khadev* (Aurangzeb) showers his special attention upon him.

The author of *TMRR* (p. 194) also reports about the grandfather of the author of <u>*Shams al-aşvāt*</u> who, according to him, was even more renowned than his son, writing:

لعل خان کلاونت، گُنُ سمندر خان، خطاب: خورد سال بود که در صحبت میا تانسین رسیده پسند نموده تربیت او را حواله به بلاس خال پور خود نمودند، و صبیه بلاس خال را باو نسبت کردند / پیش بلاس خال ترقی عظیم در نغمه سرائی نموده و خود را شاگرد بلاس خال میگرفت الغرض گویندهٔ بالادستی بود، در سنّ مابین هشتاد و نود درگذشت

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> The name of author is also noted as Ras Baras ( $(\mathcal{L}, \mathcal{L}, \mathcal{L}, \mathcal{L})$ ) in the third manuscript of the treatise at our disposal, i.e. Edinburgh University Library (New Coll., Pers. [Or. Ms. 585/3]). However, this <u>khutbah</u> (Introduction) is considerably shortened and it seems very likely that the scribe of the manuscript has abridged the long introduction (for further discussion about this manuscript see below).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Gun-Samundar means "the ocean of qualities".

#### (Ibid. p. 195)

Lāl <u>Kh</u>ān Kalāwant: Adorned under imperial orders with the title of *Gun-Samundar Khān*. When yet a child, he was brought to **Miyān Tānsen** who liked him and entrusted him to the care of his son **Bilās** <u>Kh</u>ān. Later on, as desired by Miyān, Lāl Khān was allowed to marry the daughter of **Bilās** <u>Kh</u>ān. With **Bilās** <u>Kh</u>ān as his mentor, Lāl Khān made great strides and did virtually become the greatest vocalist of his time. But he always took pride in calling himself the *shāgird* of **Bilās** <u>Kh</u>ān. The fact, however, remains that his stature both as a composer (*go'indah*) and melody-maker (*naghma-sarā*) remained above all others. [He] Should have been between eighty and ninety when the end came.

These pieces of information indicate that the author was born and raised in an outstanding musical family. He presumably received his musical training from his father and probably even his grandfather.

We do not know when Ras Baras (Khān) was born. We can only speculate. We know that his father was still alive in 1076/1666 as Faqīrallāh (*TMRR*, p. 198 [see the first citation above]) reports. And when he died, Ras Baras Khān was old enough to establish himself among the intellectuals of as he himself tells us in the khutbah or dībāchah his time, (Introduction/Preface) of Shams al-așvāt (cf. p. 14, ll. 14-18). One result of this relationship is his work *Shams al-asvāt*. Although he says he is not very familiar with the Persian language, judging by his writing, particularly in the "Introduction", he was a person with good, and sometimes impressive and outstanding knowledge of Persian and Arabic languages and literatures. It would be exceptional to be able to attain this high a level of knowledge in both language and music at a young age. Thus, it is not unreasonable to suppose that he wrote his work Shams al-asvāt when he was middle-aged. Furthermore, his name was mentioned in a treatise written in the early 18<sup>th</sup> century.<sup>12</sup> Thus we can speculate that he was born some time during the 1660s.

The author (p. 13, l. 14 and p. 14, l. 1) writes that after his father's sudden death, which, according to the manuscript at Salar Jung Museum Library (cf. Brown 2007: 107), was caused by apoplexy,<sup>13</sup> he lost interest in everything, which suggests that he had a very close relationship with his father, who probably also was his supporter and patron/employer. He probably encountered many problems after the incident and before he was

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Brown (2007: 107) mentions that a treatise with the title *Risālah dar tāl* by an anonymous author written in the early eighteenth century names Ras Baras <u>Kh</u>ān as the greatest *performing* musician of his generation.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> None of the mss at our disposal mentions such details, in which the author describes his father and his death, as Brown reports from the ms at the Salar Jang Museum Library.

able to establish himself as a musician. To write, or rather translate the book seems to have been a way for him to overcome his grief and at the same time establish himself as a music theorist.

Regarding his career, his grandfather and father were court musicians and both received enormous attention from the kings and their court (TMRR, pp. 194 and 198). Ahamad points out an interesting and perhaps not uncommon fact about the author's grandfather, father, and an uncle, whose name was Bisram, and who was also a celebrated musician, as well as his two other uncles, writing that all four sons accompanied their father in his performances (Ahmad 1984: 158). We can therefore also conclude that if the author was old enough and sufficiently skillful, he and other family members who played an instrument, would have accompanied their father in his performances and been among the court musicians of Aurangzeb's court. At any rate, based on the information from the aforementioned source (i.e. *Risālah dar tāl*), he was one of the celebrated musicians of his time, and supposedly with the composition of Shams al-asvat, also a renowned music theorist of that time. In addition, the way in which he praises Aurangzeb in the preface/introduction, and the fact that Aurangzeb approved the work (cf. p. 23, ll. 11–13), indicates that the king was his patron and that he was active at the court.

We do not know when the author, Ras Baras, died. He was presumably still alive in the 1710s, although there is no evidence to confirm this statement except the mention of his name in the aforementioned treatise from the early  $18^{\text{th}}$  century, i.e. *Risālah dar tāl*.

#### The work

The author (p. 24, l. 6) mentions the date of composition in the form of a  $m\bar{a}ddah$ - $i t\bar{a}r\bar{i}\underline{k}h$  (chronogram) in his long introduction to the work, writing that the date of the composition is  $\exists y = (j y n\underline{gh}mh [j\bar{a}-yi n\underline{agh}mah]$ [the place of tone/melody]) which, according to abjad numerical system (value), is as follows:  $z(j)(3) + 1(2)(1) + z(y)(10) + \dot{z}(n)(50) + \dot{z}(\underline{gh})(1000) + \dot{z}(m)(40) + \circ (h)(5)$ . The sum of these numbers is 1109, which corresponds with the year 1698 in the Christian Calendar.

Before we proceed to describe the work, it is of interest and relevance to look at the situation and circumstances for music and musicians during the second half of the 17<sup>th</sup> century when the work was written. The period, culture, music, and musical activities have been a highly controversial subject in the history of the Subcontinent and there are different opinions about the situation during that period which covers the reign of the Moghul ruler Aurangzeb (1653–1707). It is reported that Aurangzeb was a very

orthodox Muslim and that his reign was a period of particularly strong religious oppression against non-Muslims, especially Hindus, and even against Muslims who did not want to follow his religious view of Sunni orthodox Islam and "his *ihtisāb* (moral censorship) department"<sup>14</sup> (cf. Rizvi [Basham (ed.) 1972: 292]). The situation for music and musicians during Aurangzeb's reign is described as "a general decline in cultural activities particularly in music which suffered a setback owing to his known hostility arising out of his religious orthodoxy and puritanical attitude" (Ahmad 1984: 6). However, Brown (2007) opposes this view, noting that this picture of the period does not reflect the actual musical situation and therefore should be modified. In fact, when it comes to the writing of music theoretical works, this was at least one of the most productive periods in the Subcontinent's history. During the almost fifty years of Aurangzeb's reign, the following treatises in Persian were written, Tarjuma-i mānakutūhala va risāla-i rāgadarpaņa by Faqīrallāh (Navvāb Sayf Khān); Tuhfat al-hind by Mīrzā Khān b. Fakhr al-Dīn Muhammad; Shams al-asvāt by Ras Baras (Khān); Misbāh al-surūr or Miftāh al-surūr (Munzavī v. 3905; Masoudieh 1996: 183-4; [the British Library 714, I.O. 3243; the Bodleian Library, Ms. Pers, C. 38]) by Qāzī-Husyan b. Kh<sup>v</sup>ājah Tāhir b. Kh<sup>v</sup>ājah Muhammad Qāzī; *Risālah-i dar 'amal-i bavn va thāta rāg-hā-vi hindī* by 'Ivaż Muhammad Kāmil-Khānī (The Bodleian Library, Ouseley 158: ff. 123b-130a); Risālah-i Kāmil-Khānī by 'Ivaż Muhammad Kāmil-Khānī) (the Bodleian Library, Ouseley 158: ff. 133b-136a); Tarjumah-i Pārijātaka by Mīrzā Ravshan Żamīr (Masoudieh 1996: 12f, [the British Library: Egerton 793; I.O. 2009; I.O. 808; I.O. 2010; I.O. 644; I.O. 2009, I.O. LXXII, W. 113]); Ma'rifat alnagham by Abū al-Hasan with the pen name *Qaysar* (the Bodleain Ouseley 160: ff. 72a-74a); and a concise treatise with the title Asāmī-vi sur (the Bodleian Library, Ouseley 158: ff. 136b-138a). This list only contains works about whose composition dates we are completely sure. Accordingly, we can state that the period between 1650 and 1700 was the golden age of Indo-Persian writing on music theory.<sup>15</sup>

Even though Persian treatises were generally translation-cumcommentaries of Sanskrit works, in particular the thirteenth-century monumental treatise *Sangītaratnākara of Śārngadeva*, the authors tried to

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> According to Rizvi, (ed. Basham 1972: 293) "the officials in Aurangzeb's *Ihtisāb* department, were narrowly orthodox, legalistic, and militant, refusing to tolerate any other group. Their aim was to uproot Shī'ism, destroy Hinduism, and desecrate Hindu places of worship, if not openly then secretly."

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Nurul Hasan in the "Foreword" of *TMRR* (p. xii) writes "As the present knowledge stands, however, the largest number of writings on the subject [music theory] – that both in Persian and Sanskrit, in the North as well as in the South – happen to belong to the times of Aurangzeb." He (ibid.) mentions *Pārijāta* by Ahhobala; Raghunātha Nāyaka and his son Venkaṭamakhī's Sanskrit works as examples of the works written during that time.

bring the theoretical discussions in them closer to the contemporary musical performance of their times. Jairazbhoy (Basham [ed.] 1975: 222) notes this feature of treatises written after 1500, writing "... it is only in this [the  $16^{th}$ ] century that musical theory has once again begun to come to grips with performance practice and to influence its development." In *GDMM* (s.v. *India* [p. 77]) this feature of the period has been described in the following way, "Between 1550 and 1800 many technical treatises were written which are recognizably connected with practices musically ancestral to the present performance traditions." Accordingly, with the intensification of activity during the  $17^{th}$  century, and in particular the second half of that century, this feature became more evident. The *Shams al-asvāt* is one of the treatises and works which clearly reflect this characteristic feature.

Ras Baras's treatise, as he himself informs us (cf. p. 15, l. 1 and 15), is a translation of a kuhan-sālah (ancient) book in zabān-i hindī (the Indian language [i.e. Sanskrit]) with the title *sangīt*. He never states the complete title of the book. However, he (cf. p. 26, l. 4) gives us more information about its contents in the introduction, saving that the book originally consisted of seven chapters. He adds that he has omitted the last chapter which deals with dance and which, according to him, concerns a tradition belonging to other people, i.e. the Hindus (ibid. ll. 7-8). The first clue for finding the Sanskrit original treatise, beside the name sangit, is the number of chapters of the work. We know that almost all renowned Indo-Persian works written between 1500 and 1700 are entirely and partly translationcum-commentaries of the most influential medieval music theoretical treatise in Sanskrit, Sangītaratnākara.16 And we also know that this influential treatise consists of seven chapters of which the final one concerns dance. Furthermore, a comparison between the headings of the chapters in the Shams al-asvāt and Śārngadeva's treatise Sangītaratnākara reveals many similarities. Shams al-asvāt has the following parts (bābs),

> **Part one**: Concerning the description of features of *svara*, which is named *Svarādhyāya* in *Hindī* **Part two**: Concerning the explanation of *rāgas* which is

termed *rāgādhyāya* in *Hindī* 

**Part three**: On the explanation of  $\bar{a}l\bar{a}pa$ , that is to say, to omit and modify the *svara* of a  $r\bar{a}ga$ , and the explanation of its component parts, which is called *prakīrņakādhyāya* 

**Part four**: On the description and explanation of various types of  $g\bar{\imath}ta$ , which is called *prabandhādhyāya* in *Hindī*, and their features

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Among these treatises can be mentioned *Lahjāt-i Sikandar<u>sh</u>āhī* by Yaḥyā Kābulī and *Tuḥfat al-hind* by Mīrzā <u>Kh</u>ān b. Fa<u>kh</u>r al-Dīn Muḥammad.

**Part five**: On the explanation of the rules of *dastak-zadan* which is called *tālādhyāya* **Part six**: On [musical] instruments and their features, which is called *vādādhyāya* 

Sangītaratnākara has the following chapters<sup>17</sup>

Chapter I: Svaragatādhyāya Chapter II: Rāgavivekādhyāya Chapter III: Prakīrņakādhyāya Chapter IV: Prabandhādhyāya Chapter V: Tālādhyāya Chapter VI: Vādyādhyāya Chapter VII: Nartanādhyāya

As we can see, apart from the seventh chapter, which is missing in the <u>Shams al-aşvāt</u> and which Ras Baras himself states that he deliberately omitted in his treatise, the topics discussed and treated in all the other chapters are identical to each other. The similarity between these two works does not end with the titles of their chapters/parts, but continues in the detailed treatments of the different musical topics. For instance in part/chapter one in both works, the following topics are discussed: how *nāda* (sound) is produced; two types of *nāda*; different centers (*cakras*) in the body producing the *nāda* (sound); *svaras*; *śrutis*; *grāma*; *tānas*; *mūrcchanās*; *alankāras*; the description of the table of *khandameru*; and the method of *mūlakrama*. As stated, the similarity in topics and treatments continues through all five other chapters/parts of both works. Thus, we can state with certainty that <u>Shams al-aşvāt</u> is a rendering into Persian and commentary on Sangītaratnākara.

There are, nevertheless, differences between the two works, due to the fact that the author of <u>Shams al-aşvāt</u> tried to "harmonize" and update the theoretical discussions in <u>Sangītaratnākara</u> to correspond with the musical practice of his time. In this regard, Brown (2007: 107) writes that "The Shams al-Aswat includes some of the most original descriptions of current musical practice in the Indo-Persian corpus." The author also tried to harmonize the work with the socio-political and religious circumstances of his time. One example is the deletion of the seventh chapter which deals with dance, which was absolutely forbidden by the ulamas and religious leaders of that time and belonged "to another people".<sup>18</sup> Moreover, in the

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Here the English translation of Shringy (2007) has been used. This work is also known as *saptādhyāyī* (Shringy's introduction in *SR*, vol. i. xii) <sup>18</sup> There are a number of indications in the work that confirm this. For instance,

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> There are a number of indications in the work that confirm this. For instance, chapter one of the first part and chapter one of the third part reflect a Muslim's view

introduction (p. 26, ll. 4–6), the author himself notes that he does not intend to produce an exact translation of the whole work, which he would consider as *tatvīl-i kalām* (the prolongation of talk/speak [i.e. pointless]) and besides, most of its contents would seem out of date. In other words, although Ras Baras preserves the main structure and topics of *Sangītaratnākara*, he tries to update the discussions and treatment of topics in his treatise.

In comparison with *TH* and *TRMM*, which were written during the same period, <u>Shams al-aşvāt</u> provides us with more details on different music theoretical issues. It seems that the work was a model for Muhammad-Rižā Panāh's treatise Uşūl al-nghamāt Āşifī, since the treatment of the topics in this work is very similar to the <u>Shams al-aşvāt</u>.<sup>19</sup> Thus, in our opinion, this work is amongst the most significant music theoretical works of not only its time (1650–1700), but also of the whole period from 1550 to 1850. It is also one of the most important works of the post-scholastic era of Persian writings on music theory due to the fact that it is a good representative of the Indian stream of that era.

#### The manuscripts

According to Munzavī's catalog (1351/1972: 3900) and Danishpazhuh's list (1349/1970, no. 98: 41), there is only one surviving MS which is in the British Library (the India Office collection). However, Massoudieh (1996:189) introduces three other MSS of the work of which one is in the British library (the India Office Collection), another in Edinburgh University Library, and the third in John Rylands Library in Manchester. There are two further MSS of the work. The first, which seems to be incomplete,<sup>20</sup> is in Salar Jung Museum Library (Mus. 9) (India), and was written on Friday in the month of *ziḥajjah* in the year 1246 (May 1831).<sup>21</sup> The second MS, which has been introduced and used by Brown (2007 and 2004) in her articles, is

on the topics treated there and not a Hindu's. The considerable part of the long introduction devoted to defending music and musical activities is another good example of such additions and modifications.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> This work has not yet been critically edited and our statement here is based on the presentation of that treatise in chapter three of Ahmad's study (1984) and the incomplete ms in the British Library (I.O. 2083). The work in this ms shows striking similarity with <u>Shams al-aşvāt</u>, and we suspect that  $U_{s\bar{u}}l$  al-nghamāt  $\bar{A}_{si}f_{\bar{l}}$  is an rewriting of <u>Shams al-aşvāt</u> with comments on some issues in that work. <sup>20</sup> This ms is defective according to the information Ashraf (1997: xi. 29) gives us in

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> This ms is defective according to the information Ashraf (1997: xi. 29) gives us in his catalogue. He (ibid.) writes that the explicit of the ms is as follows: <u>*chahār*</u> <u>shakhs jam</u> '<u>shavand ān rā sangīt gūyand</u> (If four persons [singers] gather together, it is called <u>sangīta</u>). Although this sentence is not in any of the four mss at our disposal, the sentence indicates that it belongs to the fifth chapter of the third <u>bāb</u> (part). At any rate, we can be sure that the treatise does not finish with that sentence. <sup>21</sup> Cf. Ashraf (1997: vol. xi. 29).

the MS in the Government Oriental Manuscripts Library, University of Madras (D517, PMSS), India. According to the information which Brown provides, this MS is very interesting. However, because we have not been able to obtain the last two mentioned MSS, we use the four other MSS for this critical edition of the work. They are introduced chronologically in detail below.

#### 1. England, London: The British Library, I.O. 1746, (cat. nr. 2022)

#### **Description**

The MS was copied on the fourth of sha 'ban 1196 (the fifteenth of August, 1782).<sup>22</sup> The scribe introduces himself in the colophon (fol.  $33^{v23}$ ), however it is written very carelessly and is illegible. It was copied in the village of *m'rsh* (see pic. 5). The MS is written in Indian *nasta l\bar{l}q* with 15 lines to a page on white paper,  $203 \times 184$  mm in size. The work begins on fol. 1<sup>v</sup> and continues to fol.  $33^{v}$ . The pagination is in both Arabic/Persian and European styles. It seems that the Arabic/Persian pagination is the scribe's own handwriting. There is another pagination in the middle of the bottom of the verso of the flyleaf in European style which begins with number 37. On the recto of the flyleaf, the title of the work was written in another person's handwriting (probably the owner of the MS) "the manuscript of Shams alasvab [sic!] on the science of music". At the top of the same leaf, the title of the work is given as "Shams ul aswaat". On fol. 1<sup>r</sup>, with a red pen and presumably in another person's handwriting, is written "nuskhah-i shams alasvāt dar 'ilm-i mūsīqī''. Other unreadable words are also written there of which we have managed to identify just the words varaq (folio) and juz' (part, section). The headings and important musical terms are written in red in the MS. The *khutbah* or  $d\bar{i}b\bar{a}chah$  [introduction] begins on the folio 1<sup>v</sup> (pic. 1). The first  $b\bar{a}b$  (part) begins on fol.  $10^{\rm r}$  (pic. 2). There is a table on fol.  $18^{\rm r}$  (see pic. 3). The second part (*bāb*) begins on fol.  $20^{\rm r}$ , the third on  $25^{\rm v}$ , the fourth, which is wrongly noted *fasl-i nuhum* (the ninth chapter) (see pic. 4) begins on 30<sup>r</sup>, the fifth part on fol. 31<sup>r</sup> and the sixth and last part which is also wrongly noted as *fasl va nuhum*<sup>24</sup> on fol.  $32^{v}$ . The scribe never uses the margins to add or correct words. In a few cases, he draws lines over the words which he has written wrongly. This MS will hereafter be represented by the siglum "B1" in the English text, and ", ", " in the Persian edited text.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Cf. also Ethé (1903: i. 1122-3) – This means that the manuscript was written 84 years after the composition of the treatise.

Due to the fact that Persian is read from right to left, the use of the word verso (<sup>v</sup>) and recto (<sup>r</sup>) is different from what it is in languages written from left to right. Thus, here recto means the front leaf or the leaf on the left and verso the back leaf or the leaf on the right. <sup>24</sup> In front of the words *va nuhum* (and nine) is written as the number 9(9).

#### **Orthography**

از جد محصوص م 150 فول اول کر عناز توازندكان قض ويسدرس لعداى من درول ماول فورا كدركارفارد عدم لى ساز افاده ود غرابال قدرت ور ب خد در فيفا جهار اركان منا مر المحاب ادره سماسان درجات سماع الد وبالعره صور فدول ر مرا درب اعلى مكتر والوح سرم الماوند ورميال درام ومعزبات المدروا اجركم كرزه في فن الروس ث لافي مركى مرقى ب أراحه لصلالا لأالدالا للدمحدرك المدم فموج وراكم وحارجه مركل لوده ما و ، برات لكلف عاد فرود ده ابن دعالقال رويين از اخت إلى تخلص و 0+55 1 36

Pic. 1 Fol. 1<sup>v</sup>

9 واوجودان الترمطالب ان ودراركار في ما ران حلاصهم را در محصر اورد مري كمنت ان براسار وموت اعلى محدا مطلاح متكالده يب كدروند كورتص كدن ت عارم ومجتراكم ر ارون والن مرتبة اوادل ··· ) (8. ، در رس عرو 2 رق ار ي و ن و ليفن له السلامل 16 اصطلام بدا ادمال توميد مسطير جمارده صا ل درمنفت تا دلتني إدار كم طويد في فصل ود م وروكوم اوور ماد سارل والل ورو ال وود المحمد ومعود و TSin الى توثيرامى 1-13-150 وه دا والل ف TO CALE TO Selve 3090 زوال صاب 270

Pic. 2 Fol. 9<sup>r</sup>

8 11 ÿ C 0-11 0) U 22 -1 25. 200 U 15. 1 U 1 5 4 ٢ 11 رونال تحور عرى -ي ال 6 -je 80 رز آدار مغت مابور كرف .

Pic. 3 Fol. 18<sup>r</sup>

۳. رافح تود و. elula وال ال . الوار 19. elli 6 -1001 eelleer ( روفني واردو وج ليهمان واجف خار 1 (eg 54

Pic. 4 Fol. 30<sup>r</sup>

من و کاری فری محفار، عب داری لوی نی مو حدا، لاد سکری کمن : مراوار دروفت سری مروس مهنی کار: بمه کارا در در تو در آر: مروس مهنی کار: بمه کارا در بود راز: الني والد الأمحار 0

Pic. 5 Fol. 32<sup>v</sup>

#### 2. England, London: The British Library, I.O. LXX 28

#### **Description**

The scribe of the MS introduces himself in the colophon as Fath-'Alī, the son of Shaykh Mihr-Allāh. The MS was copied for a Kh<sup>v</sup>ājah Shams al-Dīn in the village of d'drv on the twenty-ninth of the month sha'abān of the year 1200 (22 June 1786). It is written in *nasta*  $l\bar{l}q$ , which is more similar to Persian than the Indian one, with 15 lines to a page on white paper,  $419 \times 228$  mm in size, and with 28 folios. The treatise begins on fol. 1<sup>v</sup> (see pic. 6) and continues to fol.  $28^{\rm r}$  (pic. 10). At the top of fol.  $1^{\rm v}$  the title is written in Latin characters, i.e."Shams ul-aswat". The pagination is in both Arabic/Persian and European styles on the left corner of the recto folios. It seems that the pagination in Arabic/Persian style is in the scribe's handwriting. The headings and important musical terms are written in red. In a few cases, the margins have been used to correct or add words. The *khutbah* or  $d\bar{i}b\bar{a}chah$  [introduction] begins on the folio 1<sup>v</sup> (pic. 6). The first  $b\bar{a}b$  (part) begins on fol. 10<sup>r</sup> (pic. 7). There is a table on fol. 17<sup>v</sup> (see pic. 8). The second part  $(b\bar{a}b)$  begins on fol. 19<sup>r</sup>, the third on 21<sup>v</sup>, the fourth on 25<sup>v</sup>, the fifth on fol.  $26^{r}$ , and the sixth on fol.  $27^{v}$ . In a few cases, the copyist draws lines over words which he has written wrongly. This MS will hereafter be represented by the siglum "B2" in the English text and "", "in the Persian edited text.

#### **Orthography**

Shams il - am a سازاها ده بودتمار کم خ 5.16,1 بالطمط المحات مليدادارة كرداب سمائه موج فاروس 2 امره بالعره (IL) ماما عرفناك جو 1) ولذ ارتار المركت كان اوار الفرقو أربعت و كيركاه ساقان >)

Pic. 6 Fol. 1<sup>v</sup>

10 ورلعدادو لعداد لورد 0 1 11219 122% رآروشدا وأر لعداران يل وتصفاي طن تااوراحكمانرمان شدمادمام بكدندوك

Pic. 7 Fol. 10<sup>r</sup>

21 10 يتودوسر الدن de. re. M 11 114 14. 27 11 Na 144 4. ry., .d 1) 20 ۶ د الرغير فيها Dice B 199.2 إواري 101 9 Beledicio 2 11.1 1-0 1 50

Pic. 8 Fol. 17<sup>v</sup>

21 إواداكانه لنسا 20 Ы 0 l 020 15

Pic. 9 Fol. 21<sup>r</sup>

لمرسردار مانيدي ومحموء مت はこ ددار دهدوس 11 ت خانج *קו* ونوز 12 اختبا كرارد لانتر -1. تح مهراتندالم فط العاصي صعف العباد ف ومعارف وحقاقه در الما*ت* 2,2 •• ن مرالسطلا إ عاطفة 2 مع  $\mathcal{P}$ 11 عليه والدوا صحابه واحها بددانياء

Pic. 10 Fol. 28<sup>r</sup>

#### 3. England, Edinburgh: Edinburgh University Library (Or. Ms. 585/3)

#### **Description**

There is no information about this MS in the catalog of this Library (Hukk et al. 1925). However, Massoudieh (1996: 189) introduces the MS as "New Coll., 3, 18, 60, 62, f.  $25^{v}-34^{v}$ . The manuscript is the third MS of a miscellany. The scribe is unknown. There is no information concerning when it was written/copied. However, judging by the handwriting and paper it is written on the MS would probably have been written some time during the 19<sup>th</sup> century. It is written in *nasta* '*līq shikastah* (broken *nasta* '*līq*) with 21 lines to a page on yellowish paper. The work begins on fol.  $25^{v}$  (see pic. 11) and continues to fol.  $34^{v}$  (see pic. 15).<sup>25</sup> The *dibāchah* or *khutbah* is very concise in comparison with the two other MSS introduced earlier, and it has been abridged. Some sentences and lines have also been deleted in other parts of the work in this MS (for further information see "The Evolution of the Manuscripts"). The pagination is in both Arabic/Persian and European style on the left corner of the recto folios. The headings and important musical terms are written in red. There are comments on some issues in the margins, which are presumably in the scribe's handwriting (see pic. 12). In a few cases, the margins are also used to correct mistakes in the text, and these are in the same handwriting as the scribe's. The introduction begins on fol.  $25^{v}$ . The first part (first  $b\bar{a}b$ ) is on fols.  $26^{r}-29^{r}$ . There is a table on fol.  $28^{v}$ (see pic. 13). The second part  $(b\bar{a}b)$  begins on fol.  $29^{v}$ . In the second chapter of this part, which concerns the  $r\bar{u}ps$  (figures/shapes) of the  $r\bar{a}gas$ , and which is on fols.  $30^{r}-31^{v}$ , the scribe has written only the name of the *rāgas* without their figures ( $r\bar{u}ps$ ) (see pic. 14).<sup>26</sup> The third part is on fols.  $32^{r}-33^{v}$ and the fourth on  $33^{v}$ . The fifth part begins on  $33^{v}$  and continues to  $34^{v}$ . The sixth or last part is on the same folio. A number of words have been erased, making them illegible. On fols.  $27^{v}$ ,  $32^{r}$ , and  $33^{v}$  pieces of paper tape cover the words. This MS will be hereafter represented by the siglum "E" in the English text and "" in the Persian edited text.

#### **Orthography**

Generally, it is the same as B1 and B2. Furthermore, in some musical terms, the Urdu letters such as  $\overset{\circ}{\rightharpoonup}$ ,  $\overset{\circ}{\rightharpoondown}$ , are applied, and the final  $yi(\omega)$  is more often

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Brown (2007: 118) introduces the manuscript, writing the treatise is on fols. 1b– 37a. According to our copy of the ms, the beginning of the treatise is on fol.  $27^{v}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Perhaps the scribe intended to write the  $r\bar{u}ps$  of the  $r\bar{a}gas$  later, but for unknown reasons did not do so. However, this part of the work in all the mss at our disposal is written carelessly and therefore incorrectly (for further discussion on this part and chapter see "The Evolution of the Manuscripts").

written as  $\varphi$ . The dots of the dotted letters are more carefully and consistently written.

(tore 04, 2ha 1,011 is Children State وارطال لن از رف المرار الم الم الم الم الم الم Sin 1913(1)(34) 11. 11000 2000 2000 29 Un AA

Pic. 11 Fol. 25<sup>v</sup>

- درد براو مرم م درو ساد in alon alle 1200 فاعدادهم وادر والم in sta je ej A) W Sid e ala the set .. /subscoling. 50 in L'estilited line علم جاروات كالكلي و تدويت جزاك is Euris L كو اد م المطام والع S1. 5. 1. 1911

Pic. 12 Fol. 27<sup>r</sup>

FFE 11. 4 400 TF. FA IF 14. 14- 124. LT 11 CAA 141-94 14. 4 8.0 arile

Pic. 13 Fol. 28<sup>v</sup>

دورا دبا مرى دوب and and -2,0%, 37.2 כזימוני-R. وي على روب ور در زوب دونا مردوب والمرروب 1000 رمز والدروب כני שור in anti ون المعد لفاري -21 2 6000 - silles ولاز ال etile . erel.

Pic. 14 Fol. 30<sup>v</sup>

وور وافق تركم الرفوة المرامة الم ووالم المدوجة المرقب المرقب المرقب و مام در مدی کم دورا مام کم ا وندارد بروان برا والمرج الط تت في بت موم ما مر با مركان لا تت تديند ايرونا ركندام والدفر مح معد ومت من بالمدار ورو الدكر والدفاك الم في مركران الم كرارفي وم زدم الالد ما ي دوم و د مر الما دام נטלי ביל אינים כינים ביין לא נייט איי כחיבי וצון זעל ביון אין בעל או ودر مر الدور مدارم فول : الدومدور مندول : دو علماب حر والحبت الارما وأن انجدوا - عالم را حن والم ret د مراجع ما المراد ومرد ومر مراجع مراح من الم ودور من ومراح ما تر ال دفر مردود الل مر مفت می از دوان مراجع مراجع مراح من الدور ما المرحم مردود الله من مواد الله تقدر المروقي وارد ما الدوم من مدان مدان مراحم مود مكن مدا لفق محفة المد

Pic. 15 Fol. 34<sup>v</sup>

# 4. England, Manchester: The John Rylands University Library (The University of Manchester) (346)

#### **Description**

The scribe and date of the MS are unknown. It is written in *nasta 'līq*, with 13 lines to a page on white paper,  $204 \times 153$  mm in size. It was probably copied during the late 19<sup>th</sup> century. The treatise begins on fol. 1<sup>v</sup> (see pic. 16) and continues to fol. 40<sup>v</sup>.<sup>27</sup> The pagination is in Arabic/Persian style on the left corner of recto folios. Except for one occasion on fol. 3<sup>r</sup>, the scribe does not use the margins to correct his mistakes or missing words and phrases in the text. The introduction (*dibāchah* or *khutbah*) in the MS is shorter than the first two mentioned MSS of the treatise, i.e. B1 and B2. The sixth part (*bāb*) of the treatise in this MS is on the following folios,

- the first  $b\bar{a}b$ : 4<sup>r</sup>-20<sup>v</sup>; (there is a table on fol. 17<sup>r</sup> [see pic. 18]).
- the second part  $(b\bar{a}b)$ : 20<sup>v</sup>-29<sup>v</sup>.
- the third part:  $29^{v} 35^{r}$
- the fourth part:  $35^{r}-37^{v}$ .
- the fifth part:  $37^{v}-40^{r}$ .
- the sixth part:  $37^{v}-40^{v}$ .

This MS will be hereafter represented by the siglum "M" in the English text and "?" in the Persian edited text.

#### **Orthography**

The same as B1 and B2. However, the medial hi (•) is always written as  $\tau$  and the Urdu letters such as  $\downarrow$ ,  $\downarrow$ ,  $\downarrow$ , are used in a number of musical terms.

 $<sup>^{27}</sup>$  Unfortunately, due to a misunderstanding, the reproduction section of the library did not send the last folio of the ms, i.e.  $40^{\rm v}$  and our later attempt to receive that folio was also unsuccessful.

20 1. 2.0) ب م الهة الرحمين الرَّحيه د بالم تول ول رعبارت س ي ب کي پون يوازند ون قصاد قدرس لعيدا بي لن فبكون فالون وحودرا ورخامة عدم بي ميار افساده لود ماريا مي قدرت بي ساخته درمحفل حها راركان عنا صرمضراب ماعسان در<del>ما</del> حيات ملبنه اوازه اداب ر سماي ايده بالغره فسبوح فدوسس رسا درب الماكن

Pic. 16 Fol. 1<sup>v</sup>

ø تهان الاب كومند من .... روجات فسربها برورمان بالكررا حنبتي مد لقرلف ولغداد كومنده ونسر سنز ورتعداد وتقفاحسن كومنده سمان ويغفل قبي كومنه · درسن الغفي الف ملت كد در الفطل مربندتان كويند بالمصب وينتيج قوانبي فت زون کدان را مار دمیا ی توسید است شه در کا ب زواحوال آن که انرایل .... بود در کنیف تفاصيل شركرد اصطلام بندازا سرديها لويدم ممك برجمارده فضاف ا ورحقنت ما ديعنى أواز كر حكوندست جون حضرت حكيم على الأطلاق تحكبت كامله وقدرت

Pic. 17 Fol. 4<sup>r</sup>

Pic. 18 Fol. 17<sup>r</sup>

1 - 1 × . rn وكافر كانترا وماروكدارا وابمق تسنت وزمات بات دوم يم 2101 . 26 iai SL5 SE io Là كالمراكالول 220000 32 ٥ 03 092 0 ٤ 0) i si ودلىدارى رو ىدەت مكرسابت ۋەبب ركەرسا درامعلى

Pic. 19 Fol. 24<sup>r</sup>

sp. .A. 66. ΛĽ الندوجت لكن م لكرموريك لكرولعديك i pelulo 010812 in and ise ا ما ذا ذ م ے وعثرہ وسکیرل 104 وارزمها 10% in icu 4 تحريحه وعمره ودر الت كيدت 12. 21

Pic. 20 Fol. 40<sup>r</sup>

## The evolution of the manuscripts

To edit the text, we will apply text critical methods. Our intention is to apply the so-called "stemmatic method" (Reynolds & Wilson 1991: 214; Eklund 1978: 33) to establish the text of the tract. In this editorial technique, after a careful examination of the manuscripts, a *stemma codicum* or family tree is drawn (cf. West 1973: 48–59). In the following, we will first try to find out the genealogical relationships between the above-introduced MSS in order to draw a *stemma codicum*.

We are sure about the date of copying of B1 and B2. However, there is uncertainty regarding the date of copying of E and M. Judging by the applied orthography and the quality of the paper, it seems that they are probably not older than B1 and B2, and our guess is that they were written even later than them, that is to say after the 18<sup>th</sup> century. At any rate, according to our present knowledge, B1 is the oldest MS we have at our disposal, while B2 is the second oldest.

The examination of the MSS reveals some noticeable differences between them. The first and probably most interesting and important difference is in the <u>khutbah</u> (introduction/preface) of the treatise. As is clear from the presentation of the MSS, in B1 and B2 the preface makes up about one-fourth of the whole treatise, while in E it is only a few lines. The Preface in E is as follows:

رس برس خان کلاونت پسر خوشحال خان در عهد عالمکیر بادشاه کتاب سنکیت هندی را بعد فوت پدرش بالتماس بعضی احبا خصوصا شدح عزیزالله که در ف موسبقی شاکرد او بود و بسیار ماهر بفارسی ترجمه کرد شمس الاصوات نام نهاد و نامهای هندی را بجای داشته اما کتاب اصل مشتمل بر هفت باب بود یک باب که در رقص کردن بود آنرا متوجه تحریر نشده چه در مرتبه ادنی است و بکار کلاونتان نمیآید و باقی شش باب را نوشته چنانچه در خطبه کتاب خود که بسیار طولانیست نوشته و فهرست باقی مع مطالب چنین است

Ras Baras <u>Khān</u> Kalāvant, the son of <u>Khush</u>hāl <u>Kh</u>ān, under the reign of the Padishah 'Ālamgīr [The King, the World-conqueror] [i.e. Aurangzeb] translated the *Hindī* [i.e. Sanskrit] book of *sangīt* into Persian after his father's death and on the request of his friends, particularly Shaykh 'Azīz Allāh who was a pupil of his [the author] and was a very skilful [musician], giving it the title <u>Shams al-aşvāt</u>. He kept the *Hindī* [Sanskrit] terms, but of the original book which consisted of seven parts (chapters) he did not translate a part which dealt with dance, because it had less value and nothing to do with the *kalāvans*. And as he himself reported in the <u>khutbah</u> (preface) of his book, which was very long, he translated the six remaining parts. And the list of the topics dealt with there are as follows.

As we can observe, the preface in E seems like a report by another person than the author himself about the work. It is not clear if the scribe of E omitted the original preface and replaced it with a short report about the name of the author and the circumstances under which the work was written or if he just copied it from another MS.

The differences between B1, B2, and M are also considerable. About half of the preface, which is probably the most well-informed and important part, where the author introduces himself and explains how and why he is writing the work, is missing in M. The other significant and obvious differences are as follows.

#### Ex. 1

B1 (fol.  $4^{r}$ ), B2 (fols.  $4^{r}$  and  $4^{v}$ ) (the underlined words are only found in B2) (M and E do not have this passage)

| ، بی- | خلص  | و م  | سديق   | همه تم  | صديق   | ر و   | عيار | تمام | سا يار  | صوص     | <u>ان خ</u> | فت يار | که راه | أنجا  | اما از  |
|-------|------|------|--------|---------|--------|-------|------|------|---------|---------|-------------|--------|--------|-------|---------|
| اسب   | شدہ  | خودم | علم .  | میذ در  | است تا | شدہ   | منم  | فن   | نتها در | دا تا ا | از ابتد     | لله که | عريرا  | سح    | اشتباه  |
| اده.  | کت د | ه حر | بن نأم | بیان ای | درصدد  | ه ر ا | خاما | بان  | ٰجرم ز  | مود لا  | سان ن       | ل آن آ | د تحم  | مد بو | استاد ه |

#### Ex. 2

B1(fol.  $6^{r}$ ), B2 (fols.  $6^{r}-6^{v}$ ) (the underlined words are only found in B2); (M and E do not have this passage)

| اما أنچه که من میخواستم محصول نشد تا به دیکر ان که نعمر انقدر دارند نه عقل چه رسد |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| چه از حکما و دیکر کویندهای هند چه از غیر چنانچه هندیان میکوئید که بین نواران قدیم |
| این دو کدو و یک نی را مدام بر سینه خود داشتهاند از ترس انکه مبادا درین دریای یی-  |
| بايان غرق سوند اما بمقتضاي مالايدرك كله لا يترك كله بذل جهد بايد كرد تا يوسف طبع  |
| <u>از چاه جهالت برآید</u> و بسریر علمیت رسد و عزیز همه کس شود                     |

#### Ex. 3

B1 (fol. 6b), B2 (fol. 6b); (the underlined words are only found in B2); (M and E do not have the following passage)

و مشاطه صبا نو عروسان باغ را برنک آمیزی هرهفت کرده و دایه ابر اذاری بنورسیدکان اطفال حدایق از رشحات فضل پرورش بخشیده و درختان دلکش پیرایه رنکین و <u>خلعت</u> نوراکین در اغوش وقت خود کشنده و کل از شکرخنده صدهزار چاک بجان بلبل شغیناک انداخته و پنجه نسیم شانهکش طره سنبل کشته و کلبرک <u>خار</u> (چادر:B1) را بدامان تشرب اویخته

#### Ex. 4

B1 (fol.  $10^{r}$ ), B2 (fols.  $10^{r}$  and  $10^{v}$ ), E (fol. 26a), M (fols.  $4^{r}$  and  $4^{v}$ ); (in B1, B2, and M this passage is almost identical [the few minor differences have been noted within parentheses])

چون حضرت حکیم علیالاطلاق بحکمت کامله و قدرت شامله خود ساز خلقت انسانی (انسان :M) را موجود ساخته (ساخت :B2, M) و از رحمة نفخت فیه من روحی در بارکاه کنت گنزاً (+ مخفیا :B2) فاحببت انا (ان: E2) اعرف فخلقت الخلق درنواحیت (درنواخت :M ,E2) کیفیتی برامد (برآید: E2) که باسم نقش (نفس :B2, M) موسوم شد بعد از آن از آمد و شد او (-: E2) آوازی ظاهر کشت (کردید :E2) تا حکما او را (اورا حکما: E2) بزبان هند باد (ناد :M) نام نهادند.(+ پس :B2, M) از او بصفای باطن خود آنرا بدو (دو :M) قسم معلوم کردند بدو اسم موسوم کردانیدند (کردانید :E2) یکی ناداناهت (باداهد:E2) دوم ناداهت (بادانهد:E2)

The same passage in E  $(26^{r})$ 

چون حکیم علیالاطلاق خلقت انسانی را موجود ساخت و روح دمید کیفیتی بر امد که باسم نفس موسوم شد بعد از آن از آمد و شد آوازی ظاهر کردید تا اور ا حکما بزبان هند ناد نام کردند و آن دو قسم است یکی ناداناهت دوم ناداهت

#### Ex. 5

B1 (fol. 16a)

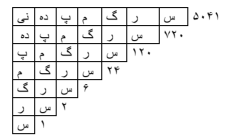
اول ارچک و آن آنست که درو یک سر آند دوم کهاتک است که درو دو سر اید سیوم سانک که درو سه سر آید چهارم سراتک که درو چهار سر آید پنجم اودو که در آن پنج سر اند ششم کهادو که در آن شس سر اید هفتم سمپورن که درو هفت سر آید والسلام

B2 (fol. 16<sup>r</sup>), E (fol. 28<sup>r</sup>), M (fol. 14<sup>v</sup>)

اول ارچک دوم کهاتک سیوم ساتک چهارم سراتک پنجم اودو ششم کهادو هفتم سمپورن (سنپورن :M) ارچک انست که درو یک سر آید و کهاتک انکه (آنست که :M) درو دو سر اید، و ساتک انکه (م: آنست که) درو سه سر (+ آید :M.) و سراتک انکه (آنست که :M) درو چهار سر (آید :K. ) و اودو انکه (آنست که :M) درو پنچ سر (آید :E, M ) و کهاد (کهادو :H. ) انکه (آنست که :M) درو شش سر (+ آید :E, M) و سمپورن (سنپورن :M) انکه (آنست که :M) درو هفت سر آید والسلام (- والسلام :E)

## Ex. 6

B1 (fol. 18a)



B2 (17<sup>v</sup>), E (fol. 28<sup>v</sup>), M (17<sup>r</sup>)

| _ | ن <sup>28</sup> | د     | پ  | م  | گ | ر | س |
|---|-----------------|-------|----|----|---|---|---|
|   | ٠               | •     | *  | •  | • | • | ١ |
| Ī | ۷۲.             | 17.   | 74 | Ŷ  | ٢ | ١ |   |
|   | 144.            | 74.   | 47 | 17 | ۴ |   |   |
| Ī | 219.            | ۳9.   | 77 | ١٨ |   |   |   |
| Ī | ۲۸۸۰            | 41.   | 99 |    |   |   |   |
|   | 86              | 9 • • |    | 1  |   |   |   |
|   | 0.4.            |       | 1  |    |   |   |   |

### Ex. 7

B1 (fols.  $20^{r}$  and  $20^{v}$ ) and M (fols.  $21^{r}$  and  $21^{v}$ )

و آن پنج وجه است اول راکاانک و آن آنست که کویندکی برای راک زیاده کردن باشد چنانچه از استماع آن همه کس محو راک شوند دوم بهاکهاانک که در آن (+ راک :M) و حروف با معنی بزبان فصیح ادا شود/'20 :B/ و (- :M) سیوم کریاانک که از (- :M) استماع آن خوشوقتی و کریه هر دو بر شنونده ظاهر آید چهارم اپاانک که از شنیدن آن (او :M) عاجزی و مهربانی و کریه بر شنونده پدید آید (شود :M) پنجم کان پارناانک انست (ایانک :M) و آن آنست که هم چهار آنکه (- و آن آنست که هم چهار آنکه :M) و آن انست (اینست :M) که هم چهار آنک درو باشد و هم جلدی و فهمیدکی و بهمراهی ساز و تال و بخوبی جمیع سرها و تیپ سر باشد و (- :M) فاما این کویندکی نادر است (باشد (M: 21) اکر در کسی باشد چنان کوینده از همه کویندکان /'21 /M/ بهتر است والسلام

B2 (fol.  $19^{v}$ ) and E ( $29^{v}$ )

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> B2 and M do not have the names of the notes (sa, ra, ga, ma pa, dha, ni).

و آن پنج وجه است اول راکاانک (+ کویند :E) دوم بهاکاانک سیوم کریاانک چهارم اپاانک پنجم کان دارتااک (کال بارناانک :E) که مجموع همه است اول آنست که کویندکی برای راک نمودن (+ باشد :E) و راک زیاده (زیاد :E) کردن باشد (- :E) چنانچه از استماع آن همه کس محو راک شوند دوم انست که در آن راک و حروف با معنی بزبان فصیح ادا (آورده [؟] :E) شود سیوم انکه از استماع آن خوشی و کریه هر ده بر شنوندکان آید چهارم انکه (- :E) از شنیدن آن راک عاجزی و مهربانی و کریه هر سه بر شنوندکان ظاهر آید پنجم انکه هم چهار انک درو باشد و هم جلدی و فهمیدکی و بهمراهی ساز و تال بخوبی سر و تیب (+ باشد :E) شیرین (- :E) فاما این کویندکی نادر است اکر در کسی باشد چنان (آن :E) گوینده از همه کویندکان (- :E) بهتر است والسلام (- والسلام :E)

#### Ex. 8

B1 (fol.  $27^{v}$ ) and M (fols.  $32^{r}-32^{v}$ )

و وجه شناختن او بیک طریق چنین باشد که هر کاه بر ساز دوروی (دوروهی :M) خود (خورد :M) که هندوی (هندی :M) ساز است از یک انکشت (+ به :M) آهستکی زود زود بنوازد و ازو آوازی برآید و بمثل ان آواز سر را در کلو جنبش دهد (دهند :M) آنرا کمک کویند و بطریق دیکر چهارم حصّه آن آواز درت باشد و آن باین روش است که وقتی که یک انکشت دست راست //M: 32 / را بر دست چپ پی هم زنند آوازی (+ هم (M:

B2 (fol.  $23^{r}$ ) and E ( $32^{v}$ )

و وجه شناختن او بیک طریق چنین باشد که در طنبور و غیره از دوروز (دور :E) خورد که هندوی ساز است از یک انکشت باهستکی زود زود بنوازد و (- :E) کمک آن باشد بمثل (- بـ :E) آن آواز سر را در کلو جنبش دهند آنرا کمک کویند و به طریق دیکر در (-دیکر در :E) چهار روش اختیار کردهاند و آن باین (- بـ :E) روش است که وقتی که یک انکشت دست راست را بر بالای کهرج باهستکی نیم نیم آواز هم پی در (به :E) پی (+ باید :E)

#### Ex. 9

B1 (fol.  $32^{v}$ )

و سم تال که با سه ماترا است با یک لکه و دو درت و ىربکايل که با دونيم ماتره است با یک درت و یک برام لکه و یک لکه باشد و روپک تان که با یک نیم ماترا است که اوّل یک درت و بعد یک لکه باشد

B2 (fol.  $27^{v}$ )

و سم تال که با سه ماتر است با دو درت و یک بر ام لکه و یک لکه باشد و در یکتال که با مکنیم ماتر ا که اول یک درت و بعده یک لکه باید

E ( $34^{r}$ ), M ( $39^{v}$ ) (The underlined words are missing in one or both of B1 and B2)

و سم تال که با سه ماتر است با دو درت که بعد دو لکه آید باشد جهمیا تال که با دو ماترا است با یک لکه و دو درت باشد (-: M) و ترنک لیل (بر یک لیل: M) که با دونیم ماترا است با یک درت و یک برام لکه و یک لکه باشد و روپک تال که با یکنیم ماترا است که اوّل یک درت و بعده (بعد : M) یک لکه بیاید Further differences are found in chapter two of the second part, where the author writes about the  $r\bar{u}ps$  of  $r\bar{a}gas$ . Here we can find a complete description in B1 and M, but in B2 this chapter only has the  $r\bar{u}ps$  of a few  $r\bar{a}gas$ , and then only their names, while E only has the  $r\bar{u}p$  of  $r\bar{a}ga$  bhirvan. In addition, the names and the order of  $r\bar{a}gas$  in this chapter are more or less different in the MSS.<sup>29</sup>

These differences suggest that the four MSS presented here are descended from four separate MSS (probably hyparchetypes) which have been lost.

Nevertheless, all readings (the MSS) have common identical errors in some parts. These common errors may have been made by the author himself, who was one of the renowned musicians and music theorists of his time, in his autograph, or by scribes who, generally speaking, are unfamiliar with musical terms and their explanations. We can, for example, find such obvious errors in the fourth part  $(b\bar{a}b)$  of the third chapter, where a considerable number of terms are written wrongly. Moreover, in the fifth chapter of the third part, which is on the various kinds of singers/composers and differences between them, all MSS mixed up two types of singers/composers *śikṣākāra* and *anukāra*. These common identical errors can indicate that although each of the MSS descended from its own lost copy (probably a hyparchetype), the lost copies (hyparchetypes) are in their turn descended from one common archetype. In other words, there are intermediate copies, which we can call  $\alpha$ ,  $\beta$ ,  $\gamma$ , and  $\delta$ , between B1, B2, E, and M and the archetype. B1 is descended from  $\alpha$ , B2 from  $\beta$ , E from  $\gamma$ , and M from  $\delta$ , and all these lost MSS are plausibly descended from a common archetype. This relationship is demonstrated in the *stemma codicum*.

## Principles of the edition

Broadly speaking, music theoretical treatises are among the works which have suffered "more than usual" from mistakes and errors by scribes compared to other type of works. A reason for this is the nature of this type of work: it is complicated, containing many terms and descriptions which most scribes are unfamiliar with. This fact obliges us to place more than

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> One can argue that the missing passages in this chapter are a result of the carelessness of the scribes of B2 and particularly E (the places of the  $r\bar{u}ps$  of  $r\bar{a}gas$  in this ms are empty and perhaps the scribe intended to write them later with a red pen, but for reasons unknown to us, did not) and these passages are not missing in the mss from which they descended. At any rate, if we accept this argument, we should not forget that the numbers of the  $r\bar{a}gas$  differ in these two MSS from each other and from B1 and M.

usual importance on using all extant copies of such works in reconstructing "the lost manuscript of the author". In other words, in order to reconstruct an archetype/hyparchetype, particularly concerning musical terms and descriptions used in them, we must have a more eclectic approach, which sometimes brings us close to the zone of risk of contamination. <u>Shams alaşvāt</u> is a clear example of such a work requiring such an approach.

Due to the fact that all four MSS at our disposal are descended from one archetype, it is logical to try to reconstruct the text of the archetype by using all four MSS at our disposal. However, as noted earlier, there are four lost links between the MSS and the archetype. Moreover, we have proved that these intermediate copies and thereby our MSS, in particular regarding musical terms and their explanations, are corrupted, which places us in a dilemma. Neither the reconstruction of just one of the intermediaries, nor a contaminated text provided by all four MSS at our disposal is a good solution to the problem. Nevertheless, in our judgment, we will err on the safer side, if we choose the most reliable MS of the surviving group of MSS as the basis for the reconstruction and try as far as possible to identify music terminological errors and mistakes, emending them initially by means of the three other surviving MSS, as well as with the assistance of parallel and primary sources from that period. Thus, a number of parallel sources will play a crucial role here to confirm or refute the validity of the musical terms used in B1. It should be emphasized that we aim to limit our use of the eclectic approach to the emendation of musical terms and their explanations in the text.

In short, we try to follow the reading of B1 in order to reconstruct the archetype. The reason we select this MS is that it is the oldest MS at our disposal<sup>30</sup> and is the most reliable one as well. However, concerning the musical terms and their explanations, due to the fact that they are the most corrupted parts of the MS, we will not only consult and use the other readings, i.e. MSS, but we will even check their correctness and reliability against parallel/primary sources. We underline that no musical term and explanation will be included in the critical edited text without the confirmation of the parallel/primary sources. In our judgment, this is the only way to ensure their correctness. In a very few cases, we go even further and correct the musical terms solely based on the parallel and primary sources, even if all four MSS at our disposal suggest the same reading. In case a term is not found in the external sources, i.e. parallel and primary

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Generally, the oldest ms of a work has the fewest errors. However, it should be emphasized that we cannot take this for granted, and a thorough examination of all mss of a work may result in other conclusions.

sources, the reading of B1 will often be in the edited  $text^{31}$  and the other readings in the *apparatus*. In such cases, a question mark will be after the term in question to indicate that we were not able to confirm its correctness in other parallel and primary sources.

The parallel/primary sources used to check and emend the text and the abbreviations are as follows:

- *Tuḥfat al-hind (TH)* by Mīrzā <u>Kh</u>ān b. Fa<u>kh</u>r al-Dīn Muḥammad, written sometime during the reign of Aurangzeb (r. 1658–1707), edited by Ansari;
- *Tarjuma-i mānakutūhala va risāla-i rāgadarpaņa (TMRR)* by Faqīrullāh Faqīr, written sometime between 1662–1666, edited and translated by Sarmadee;
- Lahjāt-i Sikandarshāhī va laţā'if-i lāmutanāhī (LS) by Yaḥyā Kābulī, written during the reign of Sikandarshāh Ludī (1489–1517), edited by Sarmadee;
- <u>*Ghunyat al-munyah (GHM)*</u> by an anonymous writer, written in 1374–1375, edited and translated by Sarmadee.

The translations of primary sources which we have also consulted, are:

- *Saṅgītaratnākara of Śārngadeva* (*SR*),<sup>32</sup> by *Śārngadeva*, translated by R. K. Shringy (vols. i, ii);
- *Sangītaśiromaņi* (*SŚ*), by an anonymous author, written in 1426, edited and translated by Nijenhuis;
- *Dattilam*, written by Dattilam sometime in the first or second century, edited and translated by Nijenhuis.

In one case in the <u>khutbah</u> (Introduction/Preface) (see example 2) the reading of B2 is used for completing a longer passage in B1, because except for B1, only B2 has a complete Introduction/Preface, and in this passage it suggests a better and more correct reading. In any case, all divergences from the edited text are noted in the *apparatus*.

We should bear in mind that the musical terms in the treatise are transliterated from Sanskrit/Hindi into Persian. The transliteration sometimes reflects the Sanskrit/Hindi word and sometimes not. As the reader will find, and as we have pointed out above, we have put question marks after a number of the musical terms in the edited text to indicate that we have not managed to find these terms in other parallel primary and secondary sources.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Due to the fact that sometimes the scribe of B1 does not write the dots on the dotted letters, which makes reading the terms almost impossible, another reading than B1 will be chosen.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> This work is indeed the original Sanskrit which was written in 1240 (Rowell [*GEWM*, vol. 5, p. 24]). The author Sarngadeva was a "physician and royal accountant at the court of King Singhana (the present-day Davlatābād)" (ibid.).

This does not mean that they are all miswritings, but perhaps instead that the Persian pronunciation and therefore the transliteration diverged from their original Sanskrit forms. We must also keep in mind that there are variant dialects in the Subcontinent, which makes everything much more complicated and which probably affected the pronunciation of musical terms and hence their transliteration.

A considerable part of the second fașl (chapter) of the second  $b\bar{a}b$  (part) deals with the description of the  $r\bar{u}p$  (figures/shapes) of  $r\bar{a}gas$ . This section is corrupted and incorrect in more or less all the MSS at our disposal, and is beyond any emendation due to the fact that this topic is found only in this treatise and is treated in no other Persian parallel or primary sources. Despite this, we will keep the reading of B1, and the three other readings will be noted in the *apparatus*.

The following symbols are employed in the edited text by the editors:

- <> (Angle brackets) indicate words added to the transmitted text by the editors by conjecture or from parallel/primary sources. In the latter case, the source from which the words or passages have been taken is noted in the *apparatus*.
- [] (Square brackets) indicate the correction of words in the text by conjecture or from a parallel/primary source. In the latter case, the source from which the words or passages have been cited is noted in the *apparatus*.
- { } (Braces) indicate words deleted by conjecture. A footnote between the two braces refers the reader to the *apparatus* and the omitted word there. If the omission is due in part to information from a parallel/primary source, that source is also mentioned in the *apparatus*.
- <sup>≠ ≠</sup> (Unequal sign) indicates readings which differ from the transmitted text and consist of more than two words.
- ## ## (Double unequal sign) indicates another reading which differs from the transmitted text and consists of more than two words and which is between the first unequal signs in another MS.
- \*\* (Asterisk) indicates lacunae in MS(s).
- \*\* \*\* (Double asterisk) indicates another lacuna between the first one, which has been shown by \* \*, and another one in another MS.
- This symbol indicates that words/phrases which are not found in the text of an MS are added in the margin of that MS by the scribe.

(?) A question mark inside parentheses indicates obscurity, ambiguity, or uncertainty in the text.

The symbols employed in the *apparatus* are as follows:

- + (Plus) indicates a word added by the scribe(s) (in compound words, the added part) in one or two MSS.
- (Minus) indicates a word omitted by the scribe(s) (in compound word, the omitted part) in one or two MS(s). As long as it is just one word or a part of compound word, it is not written again in the *apparatus*, but if more than one word is omitted, or if all parts of a compound word are omitted, all omitted words and the whole compound word are noted in the *apparatus*. If the number of the omitted words exceeds three, an asterisk sign is used.

Regarding compound words, only the part of the word treated in the edited text is noted in the *apparatus*.

Concerning the orthography, we try to follow the general tendency in the MSS of unbound writing. In addition, the adverbializer bi (4-) has been attached to the following word, as it is written in all four MSS. Nevertheless, if it functions as a preposition, it is written separately. The demonstrative is always می are often written unbound. The verbal prefix این، آن is always written separately with a half-space in the edited text. The preposition  $r\bar{a}(t)$ is written unbound as well. Unbound writing is also employed in the edited text for the plural suffix  $h\bar{a}$  (a). We have chosen to follow the manuscripts and use unbound writing with all copula personal endings of the verb ام، : بودن است، ایم، اید، اند. However, the third person singular ast (است) is shown as st (ست) after long A (Ā) in verses. To distinguish these personal endings from auxiliary personal endings, a full space has been inserted between the preceding word and the copula personal ending. The conjunction ki ( $\leq$ ) is always written unbound. The genitive marker  $(iz\bar{a}fah) \in after a silent hi < >$ is written, in order to facilitate the reading. In a few cases the tashdid is written in the edited text.

No spelling errors or mistakes are mentioned in the *apparatus*, as long as the misspelled words do not have any meaning in Persian or Arabic, are not music terms, proper names of geographical locations or people names, and do not seriously disrupt the understanding of the text. We follow West's suggestion (1973: 86) regarding variants of merely orthographical nature. Thus, different spellings of a word (for instance معير and معير, عمير and حمير, المعير and (وو المعير) will be passed over without comment.

To facilitate the identification of *Sanskrit* words and terms, we write them in bold type in the Persian text, and italics in the English translation.

Further remarks: Due to the fact that we use all four MSS in establishing the text concerning musical terms, in the edited text the folio of each MS has been noted after the MS siglum in Persian as well as which side of the folio, i.e. the front side or "r" with Persian letter " $\mathcal{L}$ " ( $\mathcal{L}$ ) or the back side or "v" with the Persian letter (pusht]).

All Koranic citations are written in "Old English Text MT" font.

To facilitate reading, we have divided the critical edited text into paragraphs, and used punctuation.

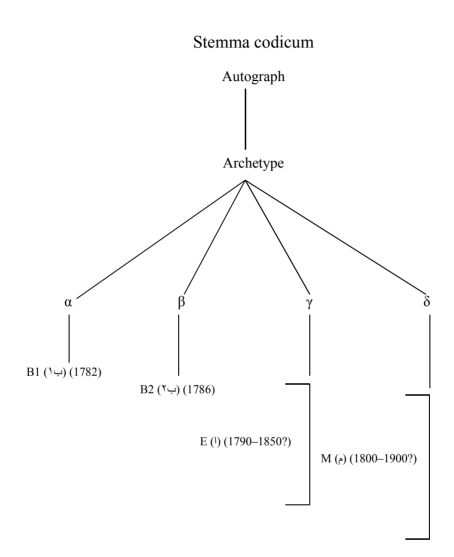
## Notes on the English translations

The vowels are almost never written in Persian, which causes pronunciation and reading difficulties. This problem manifests itself in particular concerning the transliteration into Persian from other languages, and is very much an issue in the music treatises written in India.<sup>33</sup> The distance in time and the phonetic changes of the transliterated language over time comprise another problem we encounter regarding Indo-Persian music theoretical treatises. Due to these facts and issues, which create uncertainty about the pronunciation of the terms/words, we decided to transliterate the musical terms as they stand in the Persian text without vowels when they are introduced for the first time. However, these terms are Anglicized with the assistance of secondary sources which have been presented above. Thus, we hope that, to some extent, we approximate their original pronunciation. Unidentified terms are transliterated (without their vowels) in the English translated text, with question marks within brackets in front of them. In some cases, we suggest Anglicized Sanskrit and Hindi/Urdu terms, again preceded by question marks within brackets.

We try to explain and rectify ambiguity or incorrectness regarding the description of some terms in footnotes of the English translation. This is the reason for some terms being treated and explained in the footnotes in more detail and others being passed over without comment.

Due to fact that the treatise is a translation of a Sanskrit work with the insertion of a number of musical terms applied in the 17<sup>th</sup> century which were in Hindi/Urdu, the reader will find both Sanskrit and Hindi/Urdu terms in the English translation. To transcribe these terms (both Sanskrit and Hindi/Urdu), the sources which have been presented above are used.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> The only work which has systematically explained the pronunciation of Sanskrit musical terms is *Tuhfat al-hind*. However, due to the fact that there were/are many dialects in the Subcontinent, the pronuncations can differ from each other, depending on regions and their dialects.



English translation of <u>Shams al-aṣvāt</u>

## [Preface]

In the name of God, the merciful, the Benefactor.

O, Lord, May you facilitate the writing of this work and May it finish successfully!

The first declaration/utterance, which is (the) praise [to God], is dedicated to the Absolute All-Wise [God], whose players of fate and destiny by the order **Be!** and it is<sup>34</sup>, created the  $q\bar{a}n\bar{u}n^{35}$  of existence, which was uselessly abandoned in the realm of nonexistence, with the strings of omnipotence, making it well-known by playing it with the plectrum of life in the gathering of the four basic elements,<sup>36</sup> [then] the inhabitants of heaven went into ecstasy (*samā*<sup>5</sup>), and began to dance shouting "Our Lord, the Lord of angels and souls, is sacred and inviolable" and the inhabitants of the earth were amazed in the state (*maqām*) of "We have not recognized You as You deserved"<sup>37</sup>.

#### Distich

If one asks me to describe Him [I will say] how can the lovelorn tell of the ineffable The lovers are slain by the beloveds no song will come forth from the slain

And the second utterance/declaration, which is about paying tribute [to Muhammad], is right for the True Confidant [of God], when he whose Carriers of commands and prohibitions commanded the existing world, which was confused under the intoxication of misguidance, with the call of "There is no God except Allah and Muhammad is His Messenger", [drank from] the cup of guidance. [Thus the Prophet] appeared on the throne of prophecy, and the true lovers, thanks to acceptance of that command, achieved the goal, and found Paradise, and faithless sinners and infidels, who rejected Paradise, hastened to Hell.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Koran 2:117. The whole verse is as follows, "The Originator of the heavens and the earth! When He decreeth a thing, He saith unto it only: Be! and it is." (*The Meaning of The Glorious Koran*, 1953: 43). <sup>35</sup> Here the writer place with two differences of the same set.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Here the writer plays with two different meanings of the word  $q\bar{a}n\bar{u}n$  which can mean both law and decree, and the musical instrument  $q\bar{a}n\bar{u}n$ , a plucked zither. <sup>36</sup> These four basic elements of all things are earth, water, air, and fire. (For further

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> These four basic elements of all things are earth, water, air, and fire. (For further information see *EI*, *s.v.* '*Unsur*)

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A Prophetical hadith.

And after glorifying God and lauding Muhammad Mustafā (Chosen One) – who is the purest soul of the best of prophets, the imam of saints, the helper of the poor, the last of the apostles, the gift (of God) to the worlds, the mediator of forgiveness between the sinner [and God], the refuge for destitute and poor people,

#### Verse

Muhammad is the one for whom everything from the first day till the resurrection

is created to embellish his name

May God bless him and give him peace - infinite praises, blessings and salutations, and greetings upon his great family and his honorable wives, and his respectful companions, who deserve to be beloved by both worlds and who were the lovers of both worlds [i.e. this world and the other world], particularly upon the Lamp (lantern) of the Path, and the most excellent companions, and the first of them in the matter of truthfulness. His Truthful Holiness Abū Bakr; and upon the Most Righteous, the Adorner of the Throne of the Leadership, His Holiness 'Umar; and upon the Assembler of the Koran and the Mirror of Mysticism, His Holiness 'Utman; and upon the Decipherer of the Hidden and the Source of Knowledge, the Commander of the Faithful, the Lion of Allah, 'Alī; and upon the two felicitous and martyred grandsons [of the Prophet] Abī Muhammad b. al-Hasan and Abī 'Abd Allāh al-Husayn; and upon their mother Fātimah al-Zahrā; and upon the twelve Magnificent ones and the Fourteen Infallible ones, God's blessing and peace upon all of them and the true worshipper of God. [May they be] at Your Mercy, O [You] the Most Merciful One.

But then, it should be clear and apparent to the light-spreading mind and the wise nurturing thought of deep sharp-minded people, and the pure (pious) sun-hearted men, who carry the instrument of sciences on their shoulders and have the song of wisdom in their ear, that the author of this treatise and the composer of this work, the humble man, Ras Baras (Ras Varas), says, when I was permanently parted and separated from my honorable father, the late blessed master, Khushhāl Kalāvant,<sup>38</sup> who was a master in music and was a second  $T\bar{a}nsen^{39}$ , rather he was  $B\bar{a}rbad^{40}$  of his time, [and] suddenly left this transitory world, losting the warp and woof of interest in life, I withdrew into the corner of anonymity.

 <sup>&</sup>lt;sup>38</sup> For further information about <u>Khushhāl Kalāvant</u> see the Introduction.
 <sup>39</sup> A 16<sup>th</sup> century Indian musician and poet who was probably born in a village near Gwalior. He served as a court musician at Reva and later at the court of the Mughal Emperor Akbar (r. 1556–1605). It is not clear when he died (for further information see GDMM, s.v. Tānsen).

A legendary Persian Sasanid musician. He played the Lute and was at the court of Khusraw II (r. 591-628).

# Neither did I want to be in gatherings, nor did I have any interest to be in flower gardens

I put my head on my knees

Neither did a companion come to me to explain this tremendous grief, nor did any wise man endeavor to console me. However, because my ear had heard the heavenly tidings, I expected changes and was hopeful. [Although] I did not know how the night of longing would end, and how the day of achievement would dawn, and from where the sun of prosperity would rise and upon whose house it would shine; and from which constellation the full moon of fortune would ascend and whose tower it would enlighten; and from whose bow the arrow of felicity would be shot, and who the target would be; and from which temple the Jupiter of glory would appear and to whose name the sermon of acceptation would be read; and from which curtain [even musical mode, (*pardah*)] the Venus of generosity would show herself and on whose forehead she would dancingly descend; and which Turk [i.e. ruler] whose order the Saturn of bravery would accept; and which Mars (hero) who was captured in the confounding misfortune whoes problem would be solved.

Suddenly, the door of blessing opened and the soul of bliss rose and the sea of mercy moved and the wave of fortune rose and the pearl of purpose was achieved; that is to say, I got the opportunity to converse with some companions all of whom were so skilful in all kinds of sciences that my tongue is unable to describe their perfections. And they were unique in their time in every field of science, particularly in the subjects of rhetoric and philosophy. Because the art of music was in fact popular among them, after a while, when this humble person [i.e. the author] associated with those great men and formed an entirely sincere friendship [with them], I gained many benefits. Their outstanding suggestion, which was conveyed with tenderness and kindness, resulted in this poor humble one dressing the Book of Sangīt (Sangīta), whose elegance of meanings had been veiled and hidden by the mask of *Hindī* [Sanskrit], in Persian, and adorning and embellishing the beauty of its contents with the gold of colorful phrases and the pearl of elegant metaphors, presenting it, so that everyone would find pleasure in listening to it and would have enjoyment in reading it, particularly those who were lovers of that beauty and enthusiasts of that dream, and thus would fulfill [their dream] by meeting it; and the divers of that sea could find some beautiful pearls from its shell of melody, and would wear it as earrings in their ears; and mystics would begin to burn and melt like butterfly and candle around the light of that melody; and the intoxicated people of that cup, with the song of its instruments, would enjoy and go into rapture; and the observers of that beloved would be heart-wounded, falling to unconsciousness by the arrow of its amorous glance of sound and by the small arrows of its melody; and the collector of flowers of that rose-garden

would pick the various fruits of pleasure and the colorful flowers of sweetness, filling their ears and their hearts from the flowers of its various songs. And thanks to its delightful chants and beautiful songs, the nightingales of this rose garden would revive and refresh the branches of the tree of language; and the searchers of this field would clear their throats from all kind of roughness and foam and phlegm, so the wild horse of voice would be tamed: and the sailors of this sea would knot the sail of the seven notes to the ship of the throat, so that they would pass that sea, watching the seven continents.

Thus, [by the translation of] that ancient book which was like an ancient calendar, a copy of which could be a gift for every gathering, and the lovers would always have it with themselves, and with the assistance of it, they could find complete enjoyment, especially among the lords of perfection, and particularly at the courts of famous sultans and powerful kings, who achieved greater perfection than other people; and no science would flourish without their acceptance and support; and without their pure soul there wouldn't be any patron for art. This copy would be as a mirror in the playing hands of sincere people in the feast of pleasure and elation and as a comb for the hair of song of the beloved in the gathering of happiness and joy and it would be a medium [to fulfill] every wish and a mediator [to meet] every need.

Hearing this proposal, I began to think about how I would carry out this difficult task, but according to [the proverb] "don't shoot the messenger", [and] even though I realized I did not have enough knowledge and authority, since the kindness of friends has assisted me, it been easy to carry out that [task]. Therefore, I will move the nib of my pen to explain this book, beginning with the definition of sound.

One should know that when the worshipped God wanted to embellish the various qualities which were the symbols of His knowledge, with the colorful nature of every existence [life], and which were the signs of His power, He said, Be! and it is<sup>41</sup>. Since the creation of all creatures took place by the command Be without any problem, that voice/sound was the real one, and this voice/sound [i.e. of the instrument] was symbolic/metaphorical. Then, whenever the essence of everything became that sound/voice, everyone would inevitably become interested in this voice/sound, as "everything will return (or refer) to its origin" confirms this meaning. And also, the [Koranic] verse Am I not your Lord? Replied they: Dea!<sup>42</sup> is a call/sound that, when the believers answered rightly, [God] rewarded them with "God's mercy is unto the believers", but there was no answer from the hell-deserving pagans until their ears became heavy from hearing the

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> The Koran, 36:81 (*The Meaning of The Glorious Koran*, 1953: 318). <sup>42</sup> The Koran, 7:172 (*The Holy Qur'an*, 1988: 614).

scolding [Koranic] verse of (they are) deaf,  $dumb^{43}$ ; and the angels who could not bear that voice/call, went into ecstasy by the euphonious sound of "He is sanctified. He is the most Holy".

Therefore, the voice/sound was something that made the spirit dancingly enter into the body, and the flame of love was an interpretation of it. No existing thing could carry/bear it; that burden was assigned to the human who had chosen it, so that He caused him to wear the gift of "I kneaded the dough of man by my hand"<sup>44</sup> as a robe and He bestowed over him the cloth of "He created and shaped Adam as His"<sup>45</sup> and the others [those who refused to wear it (that cloth)] remained uniust, foolish<sup>46</sup>.

Indeed the soul (spirit) does not need anything except the mellifluous voice. The euphonious singer embellishes the Koran and the tuneful vocalist makes the Koran beautiful, so that the melodious singer, who sings on the branch of the tongue, adorns the Koran, and the tuneful vocalist, who croons on the bough of speech, ornaments the Koran. O, Alv Lord! Show (Thyself) unto me<sup>47</sup> [these words] were a voice/sound by which Moses could express himself, and never shalt thou see me<sup>48</sup> [this reply] was a voice as well, because of which Moses fell down in a swoon.

You should know that this voice, which you hear here (in this world), represents the heavenly world; it means that as long as one doesn't apply the *zikr* of the tongue<sup>49</sup> (*zikr-i jahr*), the *zikr* of the heart (*zikr-i khafi*)<sup>50</sup> cannot be attained, and it becomes clear from it that that voice/sound is real and this voice/sound is symbolic/metaphorical. [In other words] this voice/sound is soothing and that voice/sound is a prayer, just as "symbolism/metaphor is a bridge to reach the reality" defines this meaning. Furthermore, the beauty of the universe is in the voice/sound, and a mystic's devotion to God comes from this [voice/sound] as well, and that voice/sound is the reason for everything he [a mystic] does. Therefore everything you see is only because of the voice/sound. And Be is with you wheresoever ve may be<sup>51</sup>. Moreover, the voice/sound does not cause intoxication, but brings love for everyone. Eating and drinking cause intoxication but not saying and hearing. And the perfect man does not even get intoxicated from drinking, how much less from the other matters. As a great man says:

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> The Koran, 2:18 (Ibid. p. 35). <sup>44</sup> A divine Hadith.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> A Hadith.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> The Koran, 33:72 (Ibid. p. 1280). <sup>47</sup> The Koran, 7:143 (Ibid. p. 602).

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> The remembrance of God by saying his name.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> The remembrance of God in the heart.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> The Koran, 57:4 (*The Meaning of The Glorious Koran*, 1953: 387).

#### Verse

Everything which is affected by a problem, it will turn itself into a problem

if heresy takes over perfection, it will be accepted [by everybody]

It is mentioned in  $Mishk\bar{a}t$  that His Holiness the Messenger, May the blessing and peace of God be upon him and his progeny, sometimes listened to music, such as on the day of feast, and there is a hadith on this matter and it is as follows "Because of music all feasts ( $\bar{t}ds$ ) becomes feast", but rather on that day, he prevented 'Umar, May God be pleased with him, from enjoining right conduct (the *amr-i bi ma* ' $r\bar{u}f$ ), and said "I have told 'Umar that today is a feast day", and also on the day of the *Uhud*<sup>52</sup> war, in which the Prophet had triumphed, he and the group of his companions were coming, when suddenly a number of singers, with instruments in hand came to him in Medina, singing a poem, so the Prophet listened carefully and honored them with a gift. And the poem is as follows:

Indeed the snake of love bit my heart there is no physician and no enchanter to cure it Except for that friend whom I loved the incantation and antidote [to cure me] is to be with him

And there are eleven other hadiths about this issue. And in the books of Sufism/mysticism it is written that His Holiness 'Umar, based on the order of the Prophet, gave some Dinars to a musician. And in *Tazkirat al-awlīvā*' it has been written that music [voice] is permissible in general and licit for a hearty gnostic man. It is necessary for people of perfection and is a salve for heart-broken lovers. However, it is improper for imprudent men. And it has been written in the book of Ghawsivvah that the Heavenly Master, 'Abd al-Qādir Gīlānī rose into the air upon hearing music (song), and ascended to a height of seventy kurūh (ca. 140 miles). And in the Anīs al-arvāh stands that Kh<sup>v</sup>ājah Bakhtyār Avshī Kākī reached God by listening to songs. Furthermore, according to the learned, there are five parts of the song in each speech and the reasons and advantages of it are too many to explain [here], as a sage says that we will obtain four benefits by acquiring it: first, whoever sings or listens to it, his heart will be relieved from sad thoughts and grief; second, a free man will become perfect and sagacious by [listening to] it and a slave will be accepted by (the people of) the world (i.e. become free); third, one can gain God's love by/through it. Fourth, he will attain a high rank with

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> "A rocky, plateau-topped mountain that lies about 5 km/3 miles north of Medina, and the site of an important battle between Muhammad and the Meccans" (EI, *s.v. Uhud*).

the king and win wealth. Because/So, in any way, its fruit/result is profitable (advantageous).

Then, one who is eager to learn this [art], first she/he should know its theoretical basis and then he/she can practice it to reach the perfection that she/he has in her/his mind [to which she/he aspires] and be accepted in the hearts [of her/his listeners].

However, no one has learnt this art (science) completely, except the Perfect Wise [God], for as the learned Socrates said: "I have learnt every science which is acquirable in six months, [however] I have endeavored hard to learn this science for five hundred years, I have not obtained what I wanted/wished"; [He was Socrates,] what about other persons/people. And if one reaches the throne of attainment by God's grace and by his own efforts, or both his own endeavor and the guidance of a perfect instructor, he will be loved by everybody. Whenever a song was recorded on the folios of time, the explanation of its composition would satisfy the heart, like when the king of the throne of time (days) i.e. the sun, moves to the sign of the Ram (Aries), which is its honored home; and like when the spring equinox arrives, and the painting pen of spring in the rose garden colorfully ornaments the nice faces of flowers, making up the brow of the beautiful rose garden; and like when the spring wind, as a beautician, completely adorns the new bride of the garden with painting; and like when the spring cloud, as a nursemaid, takes care of the buds, and the beautiful trees don colorful ornaments and glittering clothes; and like when the flower rends the soul of the singing nightingale with its sweet laugh; and like when the fingers of the breeze become the comber of the hair of the hyacinth; and like when the petals hang their veil over the jonguil; and like when the blossom, as the mouth of the beloved, is ready to tempt the coldhearted of the desert of love; and like when the flash of lightning lights the candle of the dwellers of the garden; and like when the sound of thunder reminds one of the wedding of the rose. [Therefore/so] the box-trees, as spears, pierce the hearts of lovers with affection, and the chain of worldly beauty falls [even] upon the necks of the men of the mystic path, and the eyes of [shameless] narcissus have trained the [innocent] rose-buds to coquet, and the eagle of joy and the phoenix of happiness spread their wings in the sky of cheerfulness and gladness, and the song of the birds of the feast of elegance fills angels' ears with happiness. Praise be to God! Weather so wonderful that from its lively wetness, the meeting of the minds of the pearl divers of the sea of nature has flourished, and a song so euphonious that compared to its perfect elocution, the songs of the most skillful singers are worthless. In this condition, if the inhabitants of earth claim to be equal to the heavenly angels, it will be approved, and if out of/because of their perfect beauty, they become rebelliously proud of being equal to the heavenly paradise, it will be right.

#### Ma<u>s</u>navī

The delicates of the garden have appeared each flower has glittered like a lamp [lantern] The buds under the outer leaves [skin] have become musky like a fragrant amulet on the beloved's arm The singing odes of the early waking nightingale has increased the desire of wine drinkers In every fountain the duck beak is drinking like a pair of golden scissors when they cut silk cloth Due to green grass, the ground (soil) has become as a garden the lamp has become light because of the brightness of the wine

At such a time, the king, the shadow of God, the Jam-dignifying [king], who has the sun as his crown, and Heaven as his court, who has stars as his army, the symbol of divine power, the purpose of divine favor, the unique of the Court of Eternity, the intimate of the Court of God, the raiser of the banners of fairness and justice, the remover of the foundations of innovation and perversion, the light of Gorkani's family, the lamp of Sāhib-*Oirān*'s<sup>53</sup> dynasty, the forehead's brightness of the morning of guidance, the eve of the sun of spiritual leadership, the chosen one by the destiny and predestination, the headmost of the armies of victory and triumph, the resolver of the problem of the poor, the reliever of the love-sick people, the pious and wise, the life-bestower and world-adorner, the pearl of kings' crowns, the Kiblah of God-believer, the revealer of unseen secrets, the interpreter of divine forms, the confidant of the oratory of the divine vision, the unique slave of the Beloved (God), the establisher of royal manners, the divider of provisions for God's followers, pacifier of the field of the earth and time, the organizer of the universe, the supporter of the believers of the Faith, the protector of the dignified Faith, the trenchant reason of faithfulness, the clear argument of God, the great master and the helper,

Distiches

The candle of six heavens and the king of seven thrones the sun of the time, the world conqueror ('Ālamgīr) Who May the day of fortune lighten from his face and May the time be as a rose garden from his spring

Having beautified the excellent feast, he popularized the drum of pleasure and the kettledrum of happiness, and has made the [sound of the] banner of justice and prosperity reach to the ears of [the inhabitants of] the seven regions [i.e. the whole world], and the shout of congratulations and compliments has been heard from every direction, [announcing] that this book has been arranged and composed. Therefore, the chronogram of its

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> The title of Timur the founder of Timurid dynasty.

completion [which] is *j*'y nghmh ( $j\bar{a}$ -yi naghmah)<sup>54</sup> (the place of the melody) has reached the ear of the soul and it has been entitled <u>Shams al-aṣvāt</u> (The Sun of the Songs) by my pen, such that:

#### Distiches

The king of the realm and the faith, His Majesty Awrang Zīb

whose government embellishes the world and the faith

May God always preserve his family and his offspring because as the sun

in the sky of kingship, each of them is like a good fortunate star Since the foundation of this worthless (work), was founded in his time

I asked wisdom (intelligence), what proper chronogram it would have

It said "If you want to achieve this purpose from somewhere

Say *jā-yi naghmah* because this place is better than any other place"

#### Verse

This book, which is a spring in the darkness,

the Water of Life has dropped from each of its pages The sounds in it are as the beams of sunlight

it was therefore entitled Shams al-așvāt "the Sun of Songs"

Indeed it is a sun which never sets. Whenever it rises, it will illuminate the world of souls, and the sea of love will begin to make waves, and the wave of mysticism will reach its peak because of its breeze; and the light of fortune of the followers of esotericism will come from it, and the worship of the followers of exotericism be directed to it; the people who agree with it will be happy at the sight of it, and the hypocrites will be sad at the sight of it; the lovers will drink by remembering it and the intoxicated people will give praise by listening to its songs. Whoever refuses it, she/he turns rejects all delights, and whoever accepts it, she/he gains the essence of everything.

Line

This book is a companion to every heart which does not have any rest it is an intimate friend for every night which does not have any light

Therefore, the enthusiasts [for this art], should regularly study this abridged book, pondering its words to understand the principles of this practical knowledge/science, until he understands and learns the hidden (*khafī*) and manifest (*jalī*) songs and the quality of the exterior and interior ranks of modes, and the knowledge of ascending and descending the modes,

 $<sup>^{54}</sup>$  The total numerical value of these letters is 1109 (H.Q.) which corresponds to the year 1697–1698.

as one can learn the truth of jurisprudence from the book of  $fat\bar{a}v\bar{i}$ , and rational sciences from the book  $qutb\bar{i}$  [a spiritual pole/director] and philosophy from the book of  $q\bar{a}n\bar{u}n$ , and geometry from <u>khulāṣat al-ḥisāb</u>, and astronomy from <u>usturlāb</u>, and prediction from qur`ah, and [thus] the goal for which this book is prepared will be attained. May God give [me] assistance and success.

[I offer] this humble apology to the experts and perfect men of this science for this reason: since the book with this title was originally in  $Hind\bar{t}$  [Sanskrit], and this ant-like, weak man is not familiar with the Persian language to such a degree that would be accepted by Persians, and moreover, at the insistence of my friends, I have translated it as well as I, with my weak mind, could do, in incorrect language and incomplete sentences. If the imperfect man makes a mistake, what can the perfect men do, except to forgive him? "Forgiveness can one expect of the high-minded man." What more can I say?

Thus, it should be clear that this book originally had seven parts  $(b\bar{a}bs)$ . Since, the exact translation of all parts would be [pointless] prolongation of the speech [i.e. make the work long-winded], and in addition, most of its content would seem out of fashion, I have summarized it in this short book in such a way that its terms have been left in the original *Hindī*; and one section, which dealt with dance, has been omitted because that belongs to the other people/culture and here it has less value. The other six sections, which are the basic foundations of music, will be translated. If the Exalted God permits.

Part one: On the quality of division of *sr* (*svara*) which is called *sr* '*dhy*'y (*svarādhyāya*) in *Hindī* (Sanskrit), consisting of fourteen chapters:

Chapter one: On the nature of n'd ( $n\bar{a}da$ ), that is to say, what sound is

Chapter two: On the outlet of the  $n\bar{a}da$  and the names of the stages of its transferrence from the body, and the emission of its sound from the body

Chapter three: On the ascending and descending of *svaras* Chapter four: On the names of seven cardinal *svaras* 

Chapter five: On the names of  $b'dy sr(vad\bar{a} svara)$  and so forth Chapter six: On the names of *srt* (*śrutis*), i.e. the elements/units of the *svaras* 

Chapter seven: On the names of twelve *bkrt* (*vikṛta*) *svaras* Chapter eight: On the explanation of *tybrtm* (*tīvratama*) *svaras* and so forth

Chapter nine: On the explanation of the names of  $gr'm(gr\bar{a}ma)$  and the number of  $mvrchhn'(m\bar{u}rcchan\bar{a})$ , and the seven ways

of 'rchk ( $\bar{a}rcika$ ), and so on, which for the derivation have been characterized

Chapter ten: On the elucidation of the total number of t'n ( $t\bar{a}na$ ) and their features

Chapter eleven: On the multiplication method of *tāna* 

Chapter twelve: On the explanation of the table which is called the table of *khndmyr* (*khandameru*) and how to draw it, and the method of *mvkrm* (*mūlakrama*) and so forth

Chapter thirteen: On the explanation of why scholars fixed seven tones, i.e. seven main *svaras* 

Chapter fourteen: On the explanation of 'lnk'r (alankāra or alamkāra)

Part Two: On the explanation of r'g ( $r\bar{a}ga$ )s, which is termed  $r\bar{a}g\bar{a}dhy\bar{a}ya$  in Hindi

Chapter one: On the distinguishing the [various] qualities of singing

Chapter two: On the detailed description of  $r\bar{a}gas$  and the name of each of them

Part three: On the explanation of '*l*'p ( $\bar{a}l\bar{a}pa$ ), that is to say, to omit and modify the *svaras* in  $r\bar{a}gas$ , and its elements/units, which is called *prkyrnk'dhy'y* (*prakīrņakādhyāya*)

Chapter one: On explanation of the names of words and syllables which are used in  $\bar{a}l\bar{a}pa$ 

Chapter two: On the knowledge of four positions/places of  $\bar{a}l\bar{a}pa$ , which are called '*sth*'n (*sthāna*)  $\bar{a}l\bar{a}pa$ 

Chapter three: On the detailed description of different kinds of  $\bar{a}l\bar{a}p$ 

Chapter four: On the names of *gmk* (*gamaks*), which alter a *svara* 

Chapter five: On the distinction and numbers of various kinds of singers

Chapter six: On the numbers and descriptions of the good qualities of singers

Chapter seven: On the descriptions of singers' defects

Part four: On the description and explanation of various types of gyt ( $g\bar{t}ta$ ) (music), which is called *prbndh* <sup>'</sup> [in Hindi]

Part five: On the explanation of the rules of clapping the hands (the science of rhythm), which is called *t'l'dhy'y* (*tālādhyāya*) [in Hindi]

Part six: On (musical) instruments and their features, which is called *b'd 'dhy'y* (*vādāadhyāya*) [in Hindi]

Part one: Concerning the description of features of *svara*<sup>55</sup>, which is named svarādhvāva in Hindī

Containing fourteen chapters.

Chapter one: Regarding the nature of *nāda*, that is to say, 'what sound is'

When Almighty God brought 'the instrument of man' into existence with his absolute knowledge and universal power, and breathed into him of My spirit<sup>56</sup> by his compassion at the divine court of "I was a hidden treasure, but I wanted to be known, so I created the men<sup>357</sup>, a state which was named *nafas* (breath) was generated. Then, through going in and out, a sound aroses which scholars called *nāda* in *Hindī*. And later, they [the scholars] by the purity of their souls divided it into two kinds and named them. The first one is named *nāda 'n'ht* (*anāhata*) and the second one *nāda 'ht* (*āhata*).

Thus, the sound which is heard when one plugs his/her ears and which is similar to the sound of the firmament, is called the *nāda anāhata*, which only a perfect dervish can enjoy. However, anyone can get pleasure from the *nāda āhata*.<sup>58</sup> And God knows best.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> According to SR (vol. i. 134–135) "The sound that delights the listeners' minds by itself is called *svara*". According to *TH* (p. 324) *sur* (*svara*) is the same as  $\bar{a}hang$  or naghmah (musical sound, tone, note). Nijenhuis (SŚ, p. 83) translates svara "notes".

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> The Koran 15: 29. The whole verse is: "So when I shaped him complete and breathed into him of my Spirit, then fall down prostrating yourselves to him" (The Bounteous Koran, 1986: 340).

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> A divine hadith. <sup>58</sup> About the  $n\bar{a}da$  and these two types of sound one can read in *SR* (vol. i. 23): "Nāda is said to be twofold, viz., produced and unproduced". Shīr- Alī Khān Lūdī (1377/1998: 134–135) mentions the two types of *nāda*, writing that *anāhā* (*anāhata*) is the sound which exists from the beginning of the universe, while *ā*had (*ā*hata) is produced by animals and humans.

# Chapter two: Concerning the outlet of $n\bar{a}da$ , and the names of the stages of its transference from the body, and the emission of its sound

so that the 'candle' reaches 'the fire of tongue' and 'kindles' the ears of lovers.

It should not be concealed from the heart of pious men, which is the source of divine manifestation, that the discoverers of  $n\bar{a}da$  say that there is a wheel [i.e. a cakra]<sup>59</sup> below the heart which has four spokes and which is called 'd ( $\bar{a}dh\bar{a}ra$  [?])  $cakra^{60}$  in  $Hind\bar{a}$ . Above it, at a distance of a finger-width, there is another wheel with six spokes. This is called mvl ( $m\bar{u}l\bar{a}dh\bar{a}ra$  [?])  $cakra^{61}$  And a finger-width above it, there is another wheel beneath the navel with ten spokes. This is called pvrn ( $manip\bar{u}raka$  [?])  $cakra^{.62}$  And at a distance of three fingers from it, there is a wheel with twelve spokes which is called hrdy ( $an\bar{a}hata$  [?])  $cakra^{.63}$  and it always serves and praises God. And above it, beneath the throat, there is a wheel which is the place of seven notes, and it has sixteen spokes.<sup>64</sup> In the middle of the throat, there is a hole in which there also is a wheel with eighteen spokes.<sup>65</sup> And above it, there is a wheel under the eyebrow with three spokes.<sup>66</sup> And above it in the head, there is another wheel with six spokes which is called mn (manas)  $cakra^{.67}$  From

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> *Cakra* means wheel in Sanskrit and Hindi. This term is employed to describe the nerve plexus in the body in yoga.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> As has been mentioned above, this *cakra* is possibly the  $\bar{a}dh\bar{a}ra\ cakra$ . However, according to *SR* (vol. i. 90) this *cakra* (center) is "situated in-between the anus and genitals" and not below the heart as stated in the Persian text.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> The  $m\bar{u}l\bar{a}dh\bar{a}ra$ -cakra is not mentioned SR. However, the author (vol. i. 87) describes sv $\bar{a}dhisth\bar{a}na$  as the second cakra which is situated at root of the genital and which has the six spoked. Eliade (1990: 241) mentions the  $m\bar{u}l\bar{a}dh\bar{a}ra$ -cakra, writing that  $m\bar{u}la$  means root, and the  $m\bar{u}l\bar{a}dh\bar{a}ra$  has four petals (and not six as stated in <u>Shams al-aşvat</u>). It is not clear whether the translator-cum-commentator or the copyists confused  $m\bar{u}l\bar{a}dh\bar{a}ra$  cakra with sv $\bar{a}dhisth\bar{a}na$  cakra.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>According to *SR* (vol. i. 89), this *cakra* is located around the navel and has ten spokes. It is not clear if the Persian transcription is a miswriting of the copyists or if it is pronounced in this way in Persian. For further information about this *cakra* see Eliade (1990: 242).

 $<sup>^{63}</sup>$  This *cakra* is probably *anāhata-cakra* which has been written in Persian in a different way. According to *SR* (vol. i. 90), *anāhata-cakra* is located in the heart and has twelve spokes. It is considered to be the place of worship of lord Siva (ibid.). For further information about the *anāhata-cakra* see Eliade (1990: 242).

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> This *cakra* is called *viśuddhi*, which means purity (cf. *SR* vol. i. 91f.; Eliade 1990: 242)

<sup>&</sup>lt;sup> $\overline{65}$ </sup> It is not clear to us which *cakra* this is. In *SR* (vol. i. 92) *lalanā-cakra*, which is situated in the back of the neck, is mentioned. However, it has twelve petals according to *SR* (ibid.).

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> This *cakra* is  $\bar{a}j\tilde{n}\bar{a}$ , which means order or command (Eliade 1990: 243). One can also read in *SR* (vol. i. 93) that this *cakra* has three spokes and is located between the eyebrows.

 $<sup>^{67}</sup>$  As has been mentioned above, this *cakra* is plausibly *manaś*. *Manaś* means mind or intellect, and this *cakra* is called the wheel of the mind. For further information see *SR* (*ibid*. 94).

it, water comes out, as if it is the water of life (the fountain of life). And beside it, there is another wheel with sixteen spokes which is called *svm* (soma) cakra<sup>68</sup> and it cools the body. And all these wheels are contingent on a wheel which has one-thousand spokes, and the existence of the men emanating from it, and it is called *pr'n* (sahasrapatra?) cakra<sup>69</sup> in Indian. So, all the wheels are moving constantly.

And then, there are fourteen pulses (nerves, vessels).<sup>70</sup> The first one is *skhmn* (*susumnā*); the second one: 'd' (*idā*); the third one: *pngl'* (*piñgalā*); the fourth one: *khvk* (*kuhū*); the fifth one: '*svn* (*vaśasvinī*); the sixth one: g'ndh'ry (gāndhārī); the seventh one: hstjhy' (hastijihvā); the eighth one: b'rnv (vārunī); the ninth one: pvsvnv (pavasvinī); the tenth one: bsvdhr' (viśvodarā); the eleventh one. snkhvny (śankhinī); the twelfth one: pvkh' (*pūsā* [?]); the thirteenth one: *srst* (*sarasvatī* [?]); the fourteenth one: '*lnyh*' (alambusā [?]).

Among these (pulses), three are considered to be the most important pulses. First: *idā*, which is on the right: [second:] *piñgalā* which is on the left; [third:] susumnā which is above the heart.<sup>71</sup>

And ten *b'd* (*bād* [Persian]; *vāta* [Sanskrit]) (airs/breath) come from them. First: pr'n-bād (prāņa) vāta, which is located in the stomach and intestine;<sup>72</sup> second: 'p'n (apāna), which is situated in the arm and stomach;<sup>73</sup> third: by'n (vyāna), which is in the eyes;<sup>74</sup> fourth: sm'n (samāna), whose position is in the hands and fingers;<sup>75</sup> fifth: '*d*'n ( $ud\bar{a}na$ ), which is in the chest;<sup>76</sup> sixth: n'g ( $n\bar{a}ga$ ), which is located in the toes and their nails; seventh: *dhnjyh* (*dhanañjaya*), which is located in the [body's] fat and the blood vessels; eighth: kvrm (kūrma); ninth: krkl (krkara), which is located in the flesh and skin; tenth: dyvdt (devadatta), which is located in the body's hair.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Soma means the moon, and, according to SR (ibid.), soma cakra is located above manaś cakra.

This *cakra* is presumably *sahasrapatra cakra*. *Sahasra* means a thousand, and this *cakra* "is located in the cerebral aperture" (cf. *ibid*. pp. 95–96). <sup>70</sup> The school of *Śiva Samhitā* speaks of fourteen  $n\bar{a}d\bar{a}$  and it seems that this part of

the work is based on that school. The suggested correction of the names is based on SR (*ibid.* p. 101) which is the original source of this work.

According to SR (ibid. pp. 101–103), the pulses (nerves, vessels) ida are located on the left and not right side (of susumnā) and pingalā on the right side (of susumnā). For further information about these vessels see also Eliade (1990: 236-

<sup>241).</sup> <sup>72</sup> According to *SR* (vol.i. p. 59), *prāņa* (or vital breath, even basic vibration [*SŚ*, p. 3]) is the most important air/breath and is located below the root of the navel. <sup>73</sup> In keeping with *SP* (vol.i. (0) the set

In keeping with SR (vol. i. 60), this air/breath is stationed in the anal region and the genitals, waist, legs, abdomen, root of the navel, groin, thighs, and knees.

According to SR (*ibid.*), *vyāna* is located in the eyes, ears, ankles, waist, and nose.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> In *SR* (ibid.) it is written that *samāna* "pervades the whole body; and running through the seventy-two thousand nerve-channels of the body".

According to SR (ibid.), "it abides in the hands, the feet and the joints of the limbs" and not in the chest.

So, when a singer wants to sing something, the  $pr\bar{a}na$  air/breath, which moves constantly (comes and goes) like a rope-dancer, travels and passes through all the aforementioned wheels, pulses, and winds until it reaches the throat, and then a sound will arise.

Consequently, whenever that air passes through the stomach, the sound produced is called *dhn'tsvchhm* (*dhvani* [?]/*dhun* [?] *atisūksma*) in its first position. And when it reaches the chest, which is the second position, it is called *dhn svchhm* (*dhvani* [?]/*dhun* [?] *sūksma*). When it reaches beneath the throat, which is the third position, it is named *psht dhn (pusta dhvani* [?]/dhun [?]). And when it arrives at the throat, it is called '*psht dhn* (*apusta dhvani* [?]/*dhun* [?]), and here a sound originates and goes up which is called svara. And from here, there are three other positions. The first position is when the *svara* [is about to] reach the throat,<sup>77</sup> that *svara* is called *svara mndr* (*svara mandra*<sup>78</sup>); [the second position is] when it arrives in the throat, it is called *mdh* (*madhva*); and [the third position is] when it reaches the lips, it is called *t'r* (*tāra*), this sound is also called *dhn* (*mūrdhan* [?])<sup>79</sup>. Thus, the first svara which is about to reach the throat, is called atisūksma dhn (dhvani [?]/*dhun* [?]), and the *svara* which reaches the throat is called *madhvama dhn* (*dhvani* [?]/*dhun* [?]), and when it reaches the lips it is called *krthm* (*krtrima*) dhn (dhvani [?]/dhun [?]).

And God knows best.

# Chapter three: Concerning the ascending and descending of the *svaras*

It is evident in the brilliant illuminated opinion of the people who are dedicated to truth and free from superficiality, who are not affected by the flux and reflux of time and events, and arguments about this person and that, when 'the pearl' of sound comes out of the 'shell' of the 'heart' and reaches the tongue, it will inevitably be the adornment of the ear of the listeners at 'gatherings of friendship'. In other words, when the *svara* is generated from the mouth of a singer, it is in its own (natural) position at the first station. And when it reaches the second position, that is to say it rises up, it will be twice as high. And in the third position, which has already been described.

Thus, when the *svaras* ascend to the aforementioned positions, they must inevitably descend from those positions. Accordingly, they are named

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> The Persian text is slightly confusing here. According to *TH* (p. 329), this *svara* is generated in the navel or most likely the stomach. In *SS* (p. 3) the chest is mentioned as the part of the body where this *svara* is generated.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> According to SR (vol. i. 114), mandra is one of the three  $n\bar{a}das$  which is in the heart and the author of *TH* (p. 329) mentions that it is also called *ghata*.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Cf. *SŚ* (p. 3).

differently as they ascend and descend. Their names are, first: 'sth 'y (sthāyī); second: 'rvhy ( $\bar{a}roh\bar{i}$ ); third: 'vrvhy ( $avaroh\bar{i}$ ); fourth: snch 'ry ( $sañc\bar{a}r\bar{i}$ ); fifth: grh (graha); sixth: 'ns (amsa) and seventh: ny 's ( $ny\bar{a}sa$ ).<sup>80</sup>

Sthāyī is such that a svara comes at short intervals (repeatedly).<sup>81</sup> And the  $\bar{a}roh\bar{t}$  is when svaras ascend from low [position] to high [position].<sup>82</sup> And avarohī is when svaras descend from high [position] to low [position].<sup>83</sup> And sañcārī is such that all these [the three above-mentioned appearances of] svaras come together in one place.<sup>84</sup> Graha is the initial svara which comes [in a  $r\bar{a}ga$ ].<sup>85</sup> And the amśa is a svara which arises from the first svara and which comes in the middle.<sup>86</sup> And the *nyāsa* is the svara which comes at the end [of a composition].<sup>87</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> The last three terms have been treated in section seven of the first chapter in *SR*, while the first four terms have been discussed in section six of the first chapter.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Shringy (*SR*, vol. i. 234) writes that "*Sthāyī* literally means unvarying, e.g. 'sa sa sa' or 'ri ri ri' and so on." Yahyā Kābulī (*LS* p. 145) mentions the term, writing that if a sur [svara] is played slowly and repeatedly, for instance sa sa sa or ri ri ri, it is called sthāyī. <sup>82</sup> Shringy (*SR*, vol. i. 234) notes that ārahī "is according in given in the second state of the second state of

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Shringy (SR, vol. i. 234) notes that  $\bar{a}roh\bar{i}$  "is ascending in pitch, e.g. 'sa ri ga ma pa dha ni' and so on." The author of LS (p. 145) states that if four or more surs (svaras) ascend, for example sa ra ga ma pa dha ni, it is called  $\bar{a}roh\bar{i}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> The translator and commentator of *SR* (vol. i. 234) explains that *avarohī* "is descending in pitch, e.g. '*ni dha pa ma ga ri sa*' and so on." In *DHCM* the term is mentioned as "Ārohī Varṇa" and is defined as "notes arranged in ascending order". See also *LS* (pp. 145–146).

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Shringy (SR, vol. i. 235) notes that the term refers to *svaras* which move around, not having any fixed order. He adds "This is an admixture of the above three types [i.e. *sthāyī*, *ārohī*, *avarohī*] and is illustrated in the order of such phrases as '*sa ri sa ga sa ni dha sa ri ga*' and '*sa sa sa ni ma ma ni ma pa ni ri ri pa*' etc." The writer of *LS* (pp. 146) remarks that if one uses all three types of *barna* in his performance, it is called *sañcārī*.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> The author of *SR* (vol. i. 282) describes the term in the following way: "[T]he note that is placed in the very commencement of the melody is known as *graha* (the initial note)." Yahyā Kābulī (*LS*, p. 168) also points out that when a musician begins to play a melody or sing a song, the first *sur* [*svara*] he sings/plays is called *graha*. In *SS* (p. 189) it is noted that "The [note] on which the performance of modes, etc. commences is the initial note (*graha*)". For further information see also *DHCM* (pp. 43–44).

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>–44). <sup>86</sup> The Persian text is ambiguous here. According to *SR* (vol. i. p. 283), *amśa* is the fundamental note, and it determines the position of the higher and the lower pitch range. The author of *SS* (p. 191) points out the term, noting that the "central note (*vādin*, lit. 'speaker') is called dominant (*amśa*)". Roychaudhuri (*DHCM*, p. 16) writes that "it is the most important note in a Rāga. The almost central note around which other notes are composed to express the spirit and idea of a Rāga. ... The present practice has been to call the principal note Vādī instead of amśa of a Rāga

 $<sup>\</sup>dot{s}^{\dot{r}}$ . Shringy (*SR*, vol. i. 289) explains the term in the following way: "The note with which a musical composition is concluded is the final (*nyāsa*) note". However, the present description of the term is as Roychaudhri (*DHCM*, p. 81) writes "When the understanding of a Rāga seems to be complete and satisfying by resting on a particular note of the scale, that note is called the Nyāsa Svara of that particular Rāga".

### Chapter four: Concerning the names of seven cardinal *svaras*

which are bases of other *svaras*, that is to say seven *svaras* which in the 'sky of science' of music are, like seven stars, fixed and permanent, so that the 'makers of astronomical tables' of this science/art use them in order to reach their goal. So, we humble people should raise 'the hand of hope' to pray for the eternal fortune of the king, the defender of the faith, repeating continuously the names of those seven *svaras* (notes); thus, it will probably be accepted.

Furthermore, it should be known that the first svara is named khri  $(sadja)^{88}$ ; and the second  $rkhb^{89}$ (*rsabha*), the third gndh' $r^{90}$ (gandhāra/gāndhāra); the fourth mdhm (madhyama); the fifth pnchm (pañcama); the sixth dhvvt (dhaivata); and the seventh svara *nkh'd*<sup>91</sup>(*nişāda*). And the upper *khrj* (*sadja*) is called *typ* ( $t\bar{t}p$ )<sup>92</sup>.

To practice them, seven symbols/signs are designated for each of them in this way: the first s (sa), and the second r (ri), the third g (ga); the fourth m (ma); the fifth p (pa); the sixth dh (dha); and the seventh ny (ni); and  $t\bar{t}p$ , sā. And all of them in the ārohī [ascending] way will be: sa, ri, ga, ma, pa, *dha*, *ni*,  $s\bar{a}$ ; and its inversion in the *avarohi* [descending] way is as follows: sā, ni, dha, pa, ma, ga, ri, sa.

### Chapter five: Concerning the names of *vadī* svara and so forth

Since each  $r\bar{a}ga$  has a distinctive form and each is derived from seven svaras, and in order to differentiate  $r\bar{a}gas$  from each other, some svaras are regarded as the main *svaras*, others as their assistants, and others still as their adversaries. With their appearance a  $r\bar{a}ga$  will be altered in a way which will be revealed to 'the heart' of intelligent people.

Thus, these various types of *svaras* are named in four different ways. And they are as follows, first:  $b'dy (v\bar{a}d\bar{i})^{93}$ , second: smb'dy (samvād $\bar{i})^{94}$ , third: 'nd'dy  $(anuv\bar{a}d\bar{i})^{95}$  and fourth bb'dy  $(viv\bar{a}d\bar{i})^{96}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> The author of *TH* (p. 325) gives the name of this *svara* as *khdj* (*khadja*). However, he (*ibid.*) adds that "r" is usually used instead of "d".

This svara is spelled as it is here in B1, B2, LS (p. 52), and <u>GHM</u> (p. 11), while in manuscripts E, M, and *TH* (p. 325) as "*rkhbh*". <sup>90</sup> This *svara* is spelled "g'ndh'r" in <u>GHM</u> (p. 11), which is closer to its Sanskrit and

Hindi spelling, gāndhāra.

This svara is spelled as "*nkh'dh*" in <u>GHM</u> (ibid.) and LS (p. 52), while in all mss at our disposal and in TH (326), the word is spelled as it is in our text.

That is to say the *tīp* in an octave higher than *sadja*. For further information about *tīp* see *DHCM* (p. 154).

Vādī has been translated as "sonant" by Shringy (SR vol. i. 148). In SŚ (p. 101), this term is given as *vādin* and translated by Nijenhuis (SS, p. 101) as "the dominant". The function of this type of *svara* is similar to <u>shahid</u> in Persian music. <sup>94</sup> Samvādī has been translated as "consonant" (SR vol. i. 148, and SS, p. 101).

So, the  $v\bar{a}d\bar{i}$  svara is such that a  $r\bar{a}ga$  arises from it, and it is the main svara of a  $r\bar{a}ga$ . And the sam $v\bar{a}d\bar{i}$  svara is such that by performing it, the  $r\bar{a}ga$  will be enhanced. And anuv $\bar{a}d\bar{i}$  svara comes to the assistance of sam $v\bar{a}d\bar{i}$ . And  $viv\bar{a}d\bar{i}$  svara is such that by playing it a  $r\bar{a}ga$  will be changed. So this svara is considered an enemy, and therefore it is left out of 'the house' of  $r\bar{a}ga$ .

And it is said allegorically of these four *svaras*, that the *svara*  $v\bar{a}d\bar{i}$  in the realm of  $r\bar{a}ga$  is like the king, and the *svara*  $samv\bar{a}d\bar{i}$  is like a minister,<sup>97</sup> and the *svara*  $amv\bar{a}d\bar{i}$  is like a governor, and the *svara*  $viv\bar{a}d\bar{i}$  is like the enemy.

To distinguish between the *svara*  $v\bar{a}d\bar{i}$  and the *svara*  $viv\bar{a}d\bar{i}$ , which are opposites, it is said that there are differences between the twelfth, eighth, sixth, or fourth, *śruti*-intervals of the *svara*  $v\bar{a}d\bar{a}$  and the *svara*  $viv\bar{a}d\bar{a}$  in each  $r\bar{a}ga$ . So, it is said that like the two stars of fortune [Jupiter]<sup>98</sup> and misfortune [Saturn], the twelfth, eighth, sixth, or fourth degrees are unfortunate, the *svara*  $v\bar{a}d\bar{a}$  to the *svara*  $viv\bar{a}d\bar{a}$ , which are like the two stars of fortune and misfortune in the throat of a singer, revolving, these *śrutis* are also unfortunate. For instance, as the twelfth *śruti* in the  $r\bar{a}ga$  *br'vr* (*varārī*) in which *madhyama svara* is *svara vivādī*; and as the eighth *śruti* in  $r\bar{a}ga$  *bbh's* (*vibhāsa*) in which *madhyama svara* is also *svara vivādī*; and [as] the sixth *śrutis* in  $r\bar{a}ga$  *k'yln* (*kalyāņa*) in which the *madhyama svara* is also *svara vivādī*; and [as] the fourth *śrutis* in  $r\bar{a}ga$  *m'lsy* (*mālaśrī*) in which *dhaivata svara vivādī*.

# Chapter six: Concerning the names of *śruti*s, i.e. the partitions of the main *svara*s

Since each *svara* has its own position, when it is moved, depending on whether it is ascending or descending, its original position will be changed. Consequently, each *svara* has been partitioned, such that the *sadja svara* has been partitioned into four and is called:

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Anuvādī has been translated as "assonant" by Shringy (SR, vol. i. 148), while Nijenhuis (SS, p. 101) has translated *anudin* as "the accompanying note".

 $<sup>\</sup>frac{96}{77}$  *Vivādī* has been translated as dissonant (*SR* vol. i. 148, and *ŠŚ* p. 101).

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> The author of LS (p. 60) notes that the *śrutis* which are played after the eighth and twelfth are called *samvādī*. <sup>98</sup> According to Islamic astrology, planets have different characters. For instance

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> According to Islamic astrology, planets have different characters. For instance Jupiter, Venus, and the Moon are said to be fortunate (*sa*'*d*) and Saturn and Mars are unfortunate (*nahs*). (For further information see EI, s.v. *Sa*'*d wa nahs*; Musaffā, 1366/1987: 395–9)

 $<sup>^{99}</sup>$  All these four types of *svara* have been almost identically discussed in *LS* (pp. 60f.). However, the author of TH does not mention anything concerning these types of *svara*.

First: tvbr' (tīvrā); second: kmvdty (kumudvatī); third: mnd' (mandā) and fourth: chhndvvtv (chandovatī).

And rsabha svara is partitioned into three, first: dv'vtv (davāvatī); second: *rninv* (*rañianī*) and third:  $rtk^{,100}$  (*raktikā*)<sup>101</sup>.

And gandhara svara is also partitioned into three, first: rvdrv (raudrī); second: krvdh' (krodhā) and third: pryty (prīti)<sup>102</sup>.<sup>103</sup>

And the *madhyama svara* is, as well, partitioned into three, first: *bjrk*' (vajrika); second: prs 'rnv (prasārinī) and third: m'rinv (mārjanī).<sup>104</sup>

And the *pañcama svara* is partitioned into four, first: *chhtv* [ksitī]; second: rgt' (raktā); third: sndypny (sandīpanī) and fourth: 'l'pny (ālāpinī).

The *dhaivata svara* is partitioned into three, first: *mndty* (*madantī*); second: rvhny (rohinī) and third: rmy' (ramyā).

The *nisāda svara* is partitioned into two, first: 'gr' (ugrā) and second:  $chhvbnv^{105}$  (ksobhinī).

They amount to a total of twenty-two śrutis.

And it is said that through fixing (establishing) a *śruti*, a *svara* will be established, forming a *rāga* and *svara*, which according to its *śrutis*, is beloved by all hearts. And a svara that has all its śrutis is [considered] a good one, and [on the contrary] a svara that does not have all its śrutis, is [regarded as] a poor one. Accordingly, the first *svara*, which is *sadia*, with its four *śrutis*, which is like the king of "the land of the throat", together with six other *svaras*, which are as its ministers and commanders, always looks after 'the subjects of the heart of lovers'.

#### Chapter seven: Concerning the names of twelve *vikrta svaras*<sup>106</sup>

One should know that the fundamentals of the science of mathematics are twelve towers, in each of which there are twelve treasure-chests full of

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> The author of LS (p. 75) and  $\underline{GHM}$  (p. 9) records the name of this *śruti* as the above, while in  $TH(\mathbf{p}, 330)$ , the name of this *sruti* is noted as *rktk*' which is a close transliteration of the name of the *śruti* in Sanskrit and Hindi. <sup>101</sup> In SS (p. 95) this *śruti* has been noted as *ratikā*. <sup>102</sup> In SR (vol. i. p. 139) this *śruti* pertains to *madhyama svara* and not to the

gāndhāra svara.

<sup>&</sup>lt;sup>f03</sup> According to NS (p. 220), SR, (vol. i. p. 139), SS (p. 95) and TH (p. 330) the  $g\bar{a}ndh\bar{a}ra$  has two *śrutis*, *raudrī* (*sivī*, in TH) and *krodhā*.

According to NŚ (p. 220), SR (1997: i. 139), SŚ (1992: 95) and TH (p. 330) the madhyama svara has four śrutis of which prīti is not mentioned here, while the mentioned *śruti* is counted among the *gāndhāra svara*. <sup>105</sup> This *śruti* has been written in Persian in different ways in different works; for

instance in TH (p. 332) it is spelled <u>chhvbhnk</u>, in LS (p. 75) <u>khvbhny</u>, and in <u>GHM</u> (p. 9) <u>*chhvbny*</u> (as it is in manuscript M). <sup>106</sup> Shringy (SR, vol. i. 141) translates *vikṛta-svara* as 'modified notes'. It should be

pointed out that the terminology and definitions used in this chapter differ to some extent from what we can find in other primary and secondary sources. We have put a question mark after these terms and their definitions.

brilliant jewels, and these chests are hidden until given as an offering to the king, the shadow of God. From them, one and all choose abundant and copious pearls and jewels, and raise their hands to thank *khadīv-i zamān* (the King of Time<sup>107</sup>). Thus, it is best to open these chests [to everyone].

It should be known that *vikrta svaras* have been derived from the seven main svaras in the way which will be explained. So, the names of them are, first: <u>cht</u> (cyuta); second: <u>cht</u> (acyuta); third: k'kly (kākalī); fourth: 't (ati) kākalī; fifth: tdhvt (tadvat [?]); sixth: ati tdhvt (tadvat [?]); seventh: bkrt (vikrta); eighth: ati vikrta; ninth: 'ntr (antara);<sup>108</sup> tenth: s''ntr (sādhrāna [?]/sā antara [?]): eleventh: kvsk (kaiśika)<sup>109</sup> and twelfth: ati kaiśika.<sup>110</sup>

Cyuta is when the rsabh svara takes a śruti from the sadja svara. And when it [rsabh svara] takes two śrutis, it is the acyuta.

And kākalī is when the gāndhāra svara takes a śruti from rsabhsvara. If it takes two śrutis, it is called ati kākalī.

And *tdhvt* (*tadvat* [?]) is when the *madhyama svara* takes a *śruti* from the gāndhāra. And when it takes two śrutis, it is ati tdhvp (tadvat [?]).

And vikrta is such that the pañcama svara takes a śruti from the madhyama svara. And if it takes two śrutis, it is ati vikrta.

When the *dhaivata svara* takes a *śruti* from *pañcama svara*, that *svara* is called antara. And if it takes two śrutis, [it is called] s''ntr (sādhrāņa [?]/*sā* antara [?])

And if *dhaivata svara* takes a *śruti* from *nisāda svara*, it is called kaiśika. And it cannot take two śrutis, because the nisāda svara has two *śrutis*. So by taking the second *śruti*, the *nisāda svara* will no longer exist.

And if the *nişāda svara* takes a *śruti* from the *tīp*, i.e. the upper *şadja*, it is called *ati kaiśika*.

And there are different ways to perform these twelve [modified] svaras in the throat. And God knows best.

Chapter eight: Regarding the explanation of *tīvratama svaras* and so forth

Since each main *svara* has two ends, one pointing upwards and one downwards, each *svara* has three positions, first: high; second: middle; third: low. Consequently, seven ways of producing *svara* are developed from each

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> That is Aurangzed, the Mughol ruler (r. 1653–1707). <sup>108</sup> In *SR* (vol. i. 143) it is mentioned as "*antaragāndhāra*". Cf. also *LS* (p. 58). <sup>109</sup> Shringy (*SR* vol. i. 144) notes that "*kaiška* is another name for *sādhāraņa*." <sup>110</sup> According to Ahmad (1984:62f.), the names of *vikrta svaras* are reported in *Uşūl* al-Naghamāt-i Āşifī as follows, "Kshat, akshat, kakuli, ati kakuli, nandli, ati nandli, vikrit, ati vikrit, antar, bahu antar, kaishik, ati kaishik".

*svara* which is produced in the throat, and furthermore one cannot construct a  $r\bar{a}ga$  other than in any of these seven ways.

Thus, the first *svara* is named  $t\bar{t}vratama$ ; the second one: *tybrtr* ( $t\bar{t}vratara$ ); the third one: *tybr* ( $t\bar{t}vra$ ); the fourth one: *sdh* (*suddha*); the fifth one: *kvml* (*komala*); the sixth one: *ati kvml* (*komala*) and the seventh one: *sk'ry* ( $s\bar{a}k\bar{a}r\bar{t}$ ).

And the method [to find them] is that a *svara* which takes three *śrutis* from its higher *svara*, rising three degrees, is called  $t\bar{v}ratama$ . If it takes two *śrutis*, rising two pitches/degrees, is called  $t\bar{v}ratara$ . If it takes one *śruti* and ascends only one degree, it is called  $t\bar{v}rat$ . And if it remains in its original position, it is named *śuddha*. And if it takes one *śruti* from its lower *svara* and descends a degree, it is called *komala*. If it takes two *śrutis*, descending two degrees, it is called *ati komala*. And if it takes three *śrutis* and descends three degrees, is called *sākārī*, which is the position of the *rṣabh svara* in the  $r\bar{a}ga [kd'r'] kedārā$ .

Chapter nine: Concerning the explanation of the names of  $gr\bar{a}ma$  and the number of  $m\bar{u}rcchan\bar{a}$ , and the seven ways of  $\bar{a}rcika$  which are assigned for their derivation

It should be known that there is a method which is called *sptk* (*saptaka*) in Hindi, and using this method we go up the *ārohī* [ascending] way from the first *şadja svara* in successive order [of *svaras*] to other *svaras* and reach the second [i.e. the upper gamut] *şadja*. So, whenever the original position of a *svara* is altered to any of three different positions, and if it is established in any one of these positions and then returns to the original position, this way is called *grāma*. And these are of three kinds, the first: *şadjagrāma*; the second: *madhyamagrāma*; and the third: *gāndhāragrāma*.

And the method of generating each of them is the following: if the first *şadja svara* is sung and it reaches the *pañcama svara*, and [if] that *svara* [i.e. *pañcama svara*] in the first *saptaka* is assumed as the *şadja*, and it again rises to the second *şadja* in the *ārohī* [ascending] way, it will be called *şadjagrāma*. And [if] from there in the second *saptaka*, it reaches the *madhyama svara*, and [if] that *svara* is assumed to be the *şadja*, and again it ascends to the upper *şadja* in the way that has been explained [i.e. *ārohī*], it will be called *madhyamagrāma*. And if from there in the third *saptaka* we reach the *gāndhāra svara*, and it is assumed as the *şadja*, and it ascends to the upper] *şadja* in the way that has been explained above [i.e. *ārohī*], it will be called the *gāndhāragrāma*.

Thus, the two first  $gr\bar{a}mas$  are in use at this time, while the last  $gr\bar{a}ma$ , which is the  $g\bar{a}ndh\bar{a}ragr\bar{a}ma$ , is not sung or played on any instrument.

Symbolically the *sadiagrāma* is referred to as the king, and amongst them.<sup>111</sup> the madhvamagrāma is considered the vizier, and the gāndhāra, the last grāma, as the enemy. Since the description of the three grāmas is complete, we will now begin the explanation of the *mūrcchanās*.

It is said that there are seven *mūrcchanās* in a *grāma*. So, based on this statement, twenty-one mūrcchanās will be derived from the three grāmas in such a manner that seven svaras are combined with their entire *śrutis* and come in the *ārohī* [ascending] or the *avarohī* [descending] ways. And the names and shapes of the *mūrcchanās* are as follows.

So. the *mūrcchanās* of *rsabhagrāma* are, first: 'trmndr' [*uttaramandrā*] and its [tonal] form[is]: sa ri ga ma pa dha ni; second: rninv (rañjanī) and its [tonal] form [is]: ni sa ri ga ma pa dha,<sup>112</sup> third: 'tr'yt' (uttarāvatā) and its [tonal] form [is]: dha ni sa ri ga ma pa; fourth: sdh (suddha)-sadiā and its [tonal] form [is]: pa dha ni sa ri ga ma; fifth: *mtsrvkrt'* (*matsarīkrta*), and its [tonal] form [is]: *ma pa dha ni sa ri ga*; and sixth: 'svkrnt' (asvakrantā), and its [tonal] form [is]: ga ma pa dha ni sa ri; and seventh: 'bhrdgt' (abhirudgatā), and its [tonal] form [is]: ri ga ma pa dha ni sa.

And the *mūrcchanās* of *madhvamagrāma*: first, *svvyry* (*sauvīrī*); and its [tonal] form is: ma pa dha ni sa ri ga; second, hrn'sv' (harināśvā) and its [tonal] form is: ga ma pa dha ni sa ri; third, klvpnt' (kalopanatā) and its [tonal] form is: ri ga ma pa dha ni sa; fourth, sdhmdhv' (śuddhamadhvā) and its [tonal] form is: sa ri ga ma pa dha ni; fifth, m'rgy (mārgī) and its [tonal] form is: *ni sa ri ga ma pa dha*; and sixth, *pvrvy* [*pauravī*] and its [tonal] form is: *dha ni sa ri ga ma pa*; and seventh, *hrshyk'* (*hrsyakā*) and its [tonal] form is: pa dha ni sa ri ga ma.<sup>113</sup>

And the murcchanas of gandharagrama: first, nnd' (nanda) and its [tonal] form is:  $ga ma pa dha ni sa ri;^{114}$  second, bs'l' ( $vis\bar{a}l\bar{a}$ ) and its [tonal] form is:  $ri ga ma pa dha ni sa;^{115}$  third, svnkhy ( $sumukh\bar{i}$ ) and its [tonal] form is: sa ri ga ma pa dha ni;<sup>116</sup> fourth, <u>bchytr</u>' (citrā [?]) and its [tonal] form is: ni sa ra ga ma pa dha;<sup>117</sup> fifth, rvhny (rohiņī)<sup>118</sup> and its [tonal] form is: dha ni sa ri ga ma pa;<sup>119</sup> sixth, srkh' (sukhā) and its [tonal] form is: pa dha ni sa

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Among the three *grāmas*.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> All four mss at our disposal note this tonal form/shape as follows: *dha, ni, sa, ri, ga, ma, pa.*<sup>113</sup> Cf. *SR* (vol. i. p. 172), *LS* (p. 84) and *SŚ* (p. 117).

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Neither in SR, nor in other works of that period are the notes of gāndhāra grāma mentioned and it was considered "to be employed in heaven only" (SR, vol. i. 179). The only secondary source in which we managed to find the notes of this grāma to compare with the treatise was Rangaramanuja Ayyangar's book History of South Indian (Carnatic) Music (1972: 78).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Cf. ibid.
<sup>16</sup> Cf. ibid.
<sup>17</sup> Cf. ibid.
<sup>18</sup> According to SR (vol. i. 179), this *mūrcchanā* should be *citravatī* and not *rohiņī*. <sup>119</sup> Cf. ibid.

*ri ga ma*;<sup>120</sup> and seventh '*l'pyn'* ( $\bar{a}l\bar{a}pt\bar{a}$ ) and its [tonal] form is: *ma pa dha ni* sa ri  $ga^{121}$ 

Since the report on the mūrcchanās has been completed, 'the pen' begins to describe the *ārcika* technique and so forth. So, there are seven ways, first: *ārcika*, and it is such that it has one *svara*; second: *gh'tk* (gāthika), which has two svaras; third: s'nk (sāmikā), which has three svaras; fourth: sr'tk (svarāntara), which has four svaras; fifth: 'vdv (auduva), which has five svaras; Sixth: kh'dv (sādava)<sup>122</sup>, which has six svaras; and seventh: smpvrn (sampūrna), which has seven svaras. There is nothing more to say on this topic.

### Chapter ten: Regarding the elucidation of the total number of tānas and their features

One should know that the total sum of *tāna*, which in Hindi is termed *kvt t'n* prst'r  $[k\bar{u}tat\bar{a}na \ prast\bar{a}ra]^{123}$ , all in all is five thousand and forty, which is called *khndmyr* [*khandameru*]<sup>124</sup>. And this figure is obtained by seven ways of multiplication, so that by the way of *ārcika*, which has one savara, a tāna is brought about; and in this manner, from *gāthika*, two *tānas* [come out]; and from *sāmikā* [are originated] six *tānas*; and from *svarāntara*, which has four *svaras*, [come forth] twenty-four *tānas*; and in the *auduva*, which has five *svaras*, one hundred and twenty *tānas* [are brought about]; and in the same way, the sādava, which has six svaras, seven hundred and eight tānas [are generated]; and in the same way, the *sampūrna*, which has seven *svaras*, [are originated] five thousand and forty tānas. The method of the multiplications will be explained in the coming chapter. There is nothing more to say on this topic. The end [of the chapter].

## Chapter eleven: Concerning the multiplication method of $t\bar{a}na^{125}$

And it is in this way, that whenever one is multiplied by one, one is obtained, and if [one] is multiplied by two, two is obtained. If two is multiplied by three, six is obtained. And if four is multiplied by six, twentyfour is obtained. And by the multiplication of five by twenty-four, one

<sup>120</sup> Cf. ibid.

<sup>CI. IDIA.
CI. IDIA.
CI.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Shringy (ibid. 209) translates *khandameru* as "permutation-indicator", and Nijenhuis (SŚ, p. 151) translates it as "diagram".

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>"Tonal patterns" (Nijenhuis, SS, p. 121).

hundred and twenty is obtained. And by the multiplication of six by one hundred and twenty, seven hundred and twenty is obtained. And by the the multiplication of seven by seven hundred and twenty, five thousand anf forty is obtained. And that is the total number of *tānas*.

So, for example in the *ārcika* way: fa fa,<sup>126</sup> like *sa sa*. And *gāthika*:<sup>127</sup> fa 'a and 'a fa, like sa ra and ra sa. And the sāmikā:<sup>128</sup> fa 'a la and 'a fa la and fa la 'a and la fa 'a and 'a la fa and la 'a fa, like sa ra ga, and ri sa ga, and sa ga ri, and ga sa ri, and ri ga sa, and ga ri sa. And the svarāntara,<sup>129</sup> accordingly like: sa ri ga ma, and ri sa ga ma, and ga sa ri ma, and sa ga ri ma, and ri ga sa ma, and ga ri sa ma, and sa ri ma ga, and ri sa ma ga, and sa ma ri ga, and ma sa ri ga, and ma ri sa ga, and ri ma sa ga, and sa ga ma ri, and ga ma sa ri, and ga sa ma ri, and sa ma ga ri, and ma sa ga ri, and ma ga sa ri, and ri ga ma sa, and ga ri ma sa, and ri ma ga sa, and ma ri ga sa, and ga ma ri sa, and ma ga ri sa.<sup>130</sup> And in this way, we can find the other remaining *tanas*. The end [of the chapter].

Chapter twelve: Concerning the explanation of a table which is called the table of *khandameru*<sup>131</sup> and how to draw it, and the method of  $m\bar{u}lakrama^{132}$  and so forth

Since in the previous chapter the method of derivation of the total numbers of *tānas* was explained, and since to derive each of them separately here would make the text long and boring, a table which contains the total number of *tānas* and each of the seven aforementioned ways [to calculate them] can be found fully detailed, below.

And the way to draw it is to begin by writing the seven *svaras*. Below them a horizontal line is drawn, and then seven vertical lines should be

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> i.e. the two notes *tāna*.
<sup>128</sup> i.e. the three notes *tāna*.
<sup>129</sup> i.e. the four notes *tāna*.
<sup>130</sup> Although this list of 24 *prastāras* is complete, they are not in the correct order. Shringy (*SR*, vol. i. 185) presents the list as follows: S No Group A Group B Group ( Crown D

| Group A     | Стоир в                                                                 | Gloup C                                                                                                                             | Group D                                                                                                                                                                                         |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| sa ri ga ma | sa ri ma ga                                                             | sa ga ma ri                                                                                                                         | ri ga ma sa                                                                                                                                                                                     |
| ri sa ga ma | ri sa ma ga                                                             | ga sa ma ri                                                                                                                         | ga ri ma sa                                                                                                                                                                                     |
| sa ga ri ma | sa ma ri ga                                                             | sa ma ga ri                                                                                                                         | ri ma ga sa                                                                                                                                                                                     |
| ga sa ri ma | ma sa ri ga                                                             | ma sa ga ri                                                                                                                         | ma ri ga sa                                                                                                                                                                                     |
| ri ga sa ma | ri ma sa ga                                                             | ga ma sa ri                                                                                                                         | ga ma ri sa                                                                                                                                                                                     |
| ga ri sa ma | ma ri sa ga                                                             | ma ga sa ri                                                                                                                         | ma ga ri sa                                                                                                                                                                                     |
|             | sa ri ga ma<br>ri sa ga ma<br>sa ga ri ma<br>ga sa ri ma<br>ri ga sa ma | sa ri ga ma sa ri ma ga<br>ri sa ga ma ri sa ma ga<br>sa ga ri ma sa ma ri ga<br>ga sa ri ma ma sa ri ga<br>ri ga sa ma ri ma sa ga | sa ri ga ma sa ri ma ga sa ga ma ri<br>ri sa ga ma ri sa ma ga ga sa ma ri<br>sa ga ri ma sa ma ri ga sa ma ga ri<br>ga sa ri ma ma sa ri ga ma sa ga ri<br>ri ga sa ma ri ma sa ga ga ma sa ri |

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Shringy (SR, vol. i. 208f.) translates khandameru as the "permutation-indicator", and Njenhuis as the "diagram" (SS, pp. 151). <sup>132</sup> Cf. SR (vol. i. p. 204 [footnote 1]), LS (pp. 116) and SS (p. 135).

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> The system which the author used here is similar to the system used to analyze and explain the meters of the rhythmical poetry in Arabic and Persian.

drawn up to each of them. Then seven other horizontal lines should divide all of these vertical lines. So, on both sides, seven lines will appear and in each of the rows and columns, seven cells will appear. After that, in each row, the number of *tānas* should be written, cell by cell in such an order that in the cell of the first row on the right side the number one (1) should be written, and in the remainder of each cell a zero should be written. Then a cell should be removed from the second row on the right side, and in the first cell, the number one (1), and in the second cell, the number two (2), and in the third cell, the number six (6), and in the fourth cell, the number twentyfour (24), and in the fifth, the number one hundred and twenty (120), and in the sixth cell, the number seven hundred and twenty (720) should be written. And from the third row, a cell should also be removed, and in the first cell, the number four (4), and in the second, [the number] twelve (12), and in the third, [the number] forty-eight (48); and in the fourth, [the number] two hundred and forty (240); and in the fifth, [the number] one thousand, four hundred and forty (1.440) should be written. In the same way, a cell should be expunged from the fourth row, and in the first cell, the number eighteen (18), and in the second, [the number] seventy-two (72), and in the third, [the number] three hundred and sixty (360), and in the fourth, [the number] two thousand, one hundred and sixty (2,160) should be written. And in the same manner, a cell should be taken away from the fifth row, and in the first cell, the number ninety-six (96); and in the second cell, [the number] fourhundred eighty (480); and in the third [cell], [the number] two thousand, eight hundred and eighty (2,880) should be written. And a cell should also be deleted from the sixth row, and in the first cell, the number six hundred (600), and in the second, the number three thousand, six hundred (3,600)should be written. And in the seventh row, in which one cell remains, the number five thousand and forty (5,040) should be written. The figure of the table is as it is drawn below: <sup>133</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Persian is written and read from right to left and the description of the table by author-cum-translator is based on this fact. Here this table has been drawn according to his description, otherwise the table would begin on the right and go to the left for this English translation.

| Table | 1 |
|-------|---|
|-------|---|

| sa | ri | ga | та | ра | dha | ni                  |
|----|----|----|----|----|-----|---------------------|
| 1  | 0  | 0  | 0  | 0  | 0   | 0                   |
|    | 1  | 2  | 6  | 24 | 120 | 720                 |
|    |    | 4  | 12 | 48 | 240 | 1440                |
|    |    |    | 18 | 72 | 360 | 2160                |
|    |    |    |    | 96 | 480 | 2880                |
|    |    |    |    |    | 600 | 3600                |
|    |    |    |    |    |     | 5040 <sup>134</sup> |

And  $m\bar{u}lakrama^{135}$  is a procedure in which a  $t\bar{a}na$  begins with the first svara.<sup>136</sup> and the svaras which [in order] take their place in the  $t\bar{a}nas$  are called *chvn* (*pūran* [?]) *krama*. And *nasta* is a way that the *tānas* do not form  $r\bar{a}gas$ , rather it is described by the figures of *svaras* [i.e. theoretically]. And *uddista* is that the figure of a *tāna* can be applied in both writing [i.e. theoretically] and singing [i.e. practically].<sup>137</sup> God knows best.

### Chapter thirteen: Concerning the explanation of the reason why scholars fixed seven tones, i.e. seven main *svaras*

To the minds of the enlightened and 'clear-sighted' learned men, it should be apparent that some learned men have taken the seven tones from the songs of seven animals, such that, the sadja svara is taken from the peacock; the rsabha svara is taken from the papīhā;<sup>138</sup> the gāndhāra svara is taken from the goat; the madhyama svara is taken from the partridge; the pañcama svara is taken from the cuckoo; the *dhaivata svara* is taken from the frog; the *nisāda svara* is taken from the elephant. Hence, the songs of these seven animals are always heard in the aforementioned *syaras* and the practitioners of this art should listen to them to recognize their songs.

 $<sup>^{134}</sup>$  In *SR* (vol. i. p. 209), *LS* (p. 121) and *SŚ* (pp. 152f.) in the last cell the number 4,320 is written. However, in all mss which we have at our disposal, in this last cell the number 5,040 is noted and the author-cum-translator has also mentioned, in his description of the table, that in the last cell the number five thousand and forty

should be written. <sup>135</sup> Shringy (*SR* vol. i. p. 204 [footnote 1]) translates  $m\bar{u}lakrama$  as "original order" and "the original series" and Nijenhuis (*SS* p. 135) as "the basic series".

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> i.e. sa. <sup>137</sup> Shringy (SR, vol. i. 218) translates the *nasta* as "the missing note-series" and the *uddista* as "the indicated note-series" (ibid. p. 214), and Nijenhuis (SS p. 131) as "unidentified"  $t\bar{a}na$  and "the specified"  $t\bar{a}na$  respectively. <sup>138</sup> According to Anṣārī (*TH*, p. 570), this is a sort of ring-dove in India.

And some people believe that the Prophet Moses, may God be merciful unto him, could not withstand the luminous manifestation of God and crumpled onto the ground on Mount Sinai. And by the force of his staff, a stone was shattered into seven pieces, which were thrown into the air, and from these seven pieces, seven songs/tunes, one after another, originated. So, these seven *svaras* have been derived from those seven mighty songs.<sup>139</sup>

And some other people have stated that these seven *svaras* have been derived from the sounds that come from the rotation of the seven firmaments.140

Furthermore, these seven *svaras* were named after four different social classes in India. And the classification of them is such that the sadia svara and pañcama svara are named after the priests [brahman]; rsabha svara and madhyama svara are named after the warriors [rājpūt (ksatriya)]); gāndhāra svara and dhaivata svara are named after the merchants [bagaāl (vaiśva)]; and nisāda svara is named after the writers k'ythh (kāyasth). And the reason they are named in such a way will be explained later.

Since they [svaras] are derived from the seven firmaments, it is obvious that the qualities and effects of these svaras are the same as those of the seven firmaments. So, first: since the sadia svara is derived from the firmament of the moon, which is the first firmament, its overseer is the moon. The *rsabha svara* is derived from the firmament of Mercury, which is the second firmament, thus, its overseer is Mercury. The gandhara svara is derived from the firmament of Venus, which is the third [firmament], and its overseer is Venus. And the madhyama svara is derived from the firmament of Mars, which is the fourth [firmament],<sup>141</sup> and its overseer is Mars. And the pañcama svara is derived from the firmament of the sun, which is the fifth firmament, and its overseer is the sun. The *dhaivata svara* is derived from the firmament of Jupiter, which is the sixth [firmament], and its overseer is Jupiter. And the *nisāda svara* is derived from Saturn, which is the seventh [firmament], and its overseer is Saturn.

And in *Hindī*, the seven stars are called *devatā* and the firmament is called  $\bar{a}k\bar{a}s$ . Since it has been mentioned above that the seven *svaras* are named after the four [social classes], it is said that each firmament has one of the four elements and qualities, i.e. either water, or fire, or earth, or wind. And since the attributes and effects of each *svara* are related to a firmament. it is necessary that the attributes of each svara also correlate to one of the attributes of these four elements. As the Indian scholars have explained, based on the effects of man's circumstances and character, the brahman (priest) has the qualities of water; the *rajput* (warrior) has the qualities of

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> This story, with some modification, is also found in Persian music theoretical work of the post-scholastic period (1500–1850) about the creation of the 12 maqāms (see Fallahzadeh, 2009: 78, 106). <sup>140</sup> Cf. ibid. pp. 159, 181. <sup>141</sup> The sun is the fourth firmament and Mars is the fifth firmament.

fire; the *bagqāl* (merchant) has the qualities of earth; and the *kāyath* (writer) has the qualities of wind. Therefore, the sadja svara and pañcama svar are attributed to *brahman*, because these two *svaras* have the qualities of water; the *rsabh svara* and *madhvama svara* are attributed to *rāipūt*, since these two svaras have the characteristics of fire; and the gandhara svara and dhaivata svara are attributed to baggāl, because these two svaras have the qualities of earth; and the nisāda svara is attributed to kāvath (writer), because this svara has the characteristics of wind.

And the qualities of the other twelve vikrta svaras, like the characteristics of other creatures, are different due to the fact that these svaras are constructed through the combination of seven [main svaras], and this is the reason that the time of performance of each  $r\bar{a}ga$  has been fixed. For instance, in the morning and evening, when it is cold, some  $r\bar{a}gas$ provide more pleasure due to the fiery quality of their svaras. And at noon, when it is warm, some other  $r\bar{a}gas$  are more pleasurable because of the watery quality of their svaras. Accordingly, other  $r\bar{a}gas$  have other qualities.

Some people argue that the *sadia svara* is attributed to the firmament of the moon, because it moves forward and not backwards like [the moon]. It is also the state of the *sadja svara* which can be *tīvra* [sharpened] and cannot be komala [flattened], and komala occurs very seldom. And the pañcama svara, which is dependant on the sun, like the sun, cannot go forward or backwards, that is to say, it does not take tivra or komala. And komala occurs very seldom. And the rest of the five svaras have the qualities of their "lords"; that is to say, they sometimes take *tīvra* and sometimes *komala* as the ascendant and descendant of the planets. Thus, the method of derivations of *svaras* from the firmaments in this manner is beautiful. And God knows best.

#### Chapter fourteen: On the explanation of alankāras [or *alamkāras*<sup>142</sup>] which are the embellishments of the *svaras*

They are sixty-three [in number]. To mention all of them [alamkāras], would make the text long and boring, therefore it has been abridged, so some of them are mentioned here and the rest should be found based on the method that is introduced here. And that method is, first: sa ri sa ri ga; second: ri ga ri ga ma; third: ga ma ga ma pa; fourth: ma pa ma pa dha; fifth: pa dha pa *dha ni*; sixth: *dha ni dha ni*  $s\bar{a}^{143}$ ; seventh: *ni*  $s\bar{a}$  *ni*  $s\bar{a}$  *ri*  $s\bar{a}$ .<sup>144</sup> And the second

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Cf. SŚ, (pp. 162–3). <sup>143</sup> Sā often indicates sa in a higher octave. <sup>144</sup> This first *alankāra* is not found with the noted tonal form in any other primary or secondary source.

method is: *sa sa ri ri ga ga ma ma pa pa dha dha ni ni sā sā*. So, in this way, all the *alaņkāra*s will be found.

# Part two: Concerning the explanation of *rāgas* which is termed *rāgādhyāya* in *Hindī*

Containing two chapters.

Chapter one: On the distinctions of the [different] qualities of singing [or composition] which is termed  $n'\underline{ch}'ngg'yn$  (*nācanga-gāyana* [?])<sup>145</sup> in *Hindī* 

They fall into five categories.

First: r'g''ng ( $r\bar{a}g\bar{a}nga$ ), and it is such that  $r\bar{a}ga$ s are sung/played for a [requisitely] long time, so that everybody will be deeply charmed by  $r\bar{a}gas$ .<sup>146</sup>

Second: *bh'kh''ng*  $(bh\bar{a}_s\bar{a}nga)^{147}$  in which  $r\bar{a}gas$  and words with meaning are performed eloquently (lucidly). Third: *kry''ng*  $(kriy\bar{a}nga)^{148}$  is such that the audience will be both

Third: kry''ng ( $kriy\bar{a}nga$ )<sup>148</sup> is such that the audience will be both happy and sad by listening to it.

Fourth: 'p' 'ng  $(up\bar{a}nga)^{149}$  is such that by listening to it audiences will feel distressed, and compassionate and [will begin] to cry.

Fifth: k'np'rn''ng ( $k\bar{a}np\bar{a}ran\bar{a}nga$  [?])<sup>150</sup> is such that it consists of all the four  $\bar{a}ngas$ , as well as [having] the quality of briskness and interpretation and [being accompanied by] instruments and [containing]  $t\bar{a}las$  and appropriately containing all *svaras* and  $t\bar{t}ps$  of *svaras*. However, such

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Shringy (*SR*, vol. ii. 15) writes that in this chapter the author deals with "a different class of derived melodic forms which bear the generic name *anga* as it may be observed from their nomenclature viz.  $r\bar{a}g\bar{a}nga$ ,  $bh\bar{a}s\bar{a}nga$ ,  $kriy\bar{a}nga$  and  $up\bar{a}nga$ ."

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Sarmadee (*TMRR*, p. XIV) writes that the *rāganga* is referring to Śārangadeva that "All these *anga-rāgas* are known as formalised *deśī* because they have been adopted from different aboriginal tunes of different parts of India".

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Nijenhuis (SŚ p. 592) describes *bhāsānga* as "a class of *rāga* derived from *bhāsā*" which "is performed in a regional style". <sup>148</sup> Nijenhuis (SŚ p. 601) describes *brāsānga* as "a class of *rāga* derived from *bhāsā*" which "is performed in a regional style".

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Nijenhuis (SS' p. 601) describes *kriyānga* as "a class of *rāga* with a religious connotation". <sup>149</sup> Nijenhuis (SS' p. 615) describes *upānga* as "a secondary class of *rāga* derived

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Nijenhuis (SS p. 615) describes  $up\bar{a}nga$  as "a secondary class of  $r\bar{a}ga$  derived from the  $r\bar{a}g\bar{a}nga$ ".

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> This last *anga* has not been mentioned in *SR* or any other primary sources among the aforementioned *angas*.

singing [composition] is very rare, and if one has ability to perform [or to employ] all these qualities [in his singing or composition], that singer [composer] is the best. The end of the chapter.

# Chapter two: On the description of $r\bar{a}gas$ and their names and features

And it is such that if seven *svaras* are mixed with the features which have been explained in the chapters of the first part, different figures, which are called  $r\bar{a}gas$ , will appear individually. Scholars have then named each  $r\bar{a}ga$ , fixing a special time (to perform, play) for each of them.

Although the  $r\bar{a}gas$  are numberless, the ones to which the great kings, particularly the possessors of the land of Hindustan, have listened by "the era of their minds" and which have won their favor, as well as many of those noted by the predecessors in some *Hindī* [Sanskrit] books, will come up one by one with their names and figures in this brief account.

It should be known that one can distinguish between the  $r\bar{a}gas$  and their figures and *svaras* by means of the following figures which are signs, so that the sign of 'vdv (auduva), which has five *svaras*, is  $\diamond$  (5); and the sign of kh'dv ( $s\bar{a}dava$ ), which has six *svaras*, is  $\neg$  (6); and *snpvrn* (*sampūrņa*), which has seven *svaras*, is  $\vee$  (7). And each of these [signs] is written above their figures.

And the method of writing *svaras* is as follows: that for *tīvratam* should be written three signs of *zibar* [i] above each letter of *svaras*; and for *tīvratar* should be two zibar [i] above each letter of *svaras*, and the sign of *tīvra* is one *zibar* [i]. And the sign of the *suddhasvara* is a dot above each letter of *svaras*. And the sign of the *kvml* (*komala-*) *svara* is a *zīr* [i]; and the sign of *ati komalasvara* is two *zīrs* [i]; and the sign of *sākārī svara* is three *zīrs* [i].

And the signs of the *saptaka* are as follows. For the high *saptaka* should be written a *madd* [ $\tilde{}$ ] above the letters of *svaras*; and in the middle *saptaka* should not be drawn *madd*; and the low *saptaka* the sign of a *madd* should be drawn beneath the letters of *svaras*. Thus, in this way all *rāgas* and their shapes, which are called *rvp* (*rūp*) in *Hindī*, should be written, as they will appear below.

It should be clear that the  $r\bar{a}gas$  have been divided into three kinds: first, *sdh* (*suddha*) which is in its original position; second: *s'lnk* (*salanka/salanga/salanka*)<sup>151</sup> which is the result of the combination of two

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> This type of  $r\bar{a}ga$  is also called  $ch\bar{a}y\bar{a}laga$ . For further information see *DHCM* (*s.v. Chāyālaga*)

 $r\bar{a}gas$ ; third: *snkyrn* (*saṃkīrṇa*) in which three or more  $r\bar{a}gas$  are combined, as will be described.<sup>152</sup>

Thus, the *śuddha rāgas* have been fixed in two classification systems, and to each  $r\bar{a}ga$  are devoted six r'gny ( $r\bar{a}gin\bar{i}s$ ), as in one of these systems, i.e. a *mt* (*mata*), there are six  $r\bar{a}gas$  and thirty-six  $r\bar{a}gin\bar{i}s$ ; and in the second one, there are three  $r\bar{a}gas$  and eighteen  $r\bar{a}gin\bar{i}s$  with them (these  $r\bar{a}gas$ ) (which should be) other than the first group of the  $r\bar{a}gas$ .

So, in the first system, their detailed accounts are:

First: the  $r\bar{a}ga sry$  ( $\dot{s}r\bar{i}$ ), and its  $r\bar{a}gin\bar{i}s$ , first: m'lvy ( $m\bar{a}lav\bar{i}$ ); second: gvry ( $gaur\bar{i}$ ); third: pvrby ( $p\bar{u}rv\bar{i}$ ); fourth: br'ry ( $bir\bar{a}var\bar{i}$ ); fifth: tnky (tanka [?]); sixth: trvny ( $triven\bar{i}$ ).<sup>153</sup>

Second: the *rāga bsnt* (*vasanta*), and its *rāgiņī*s, first: 's 'vry (*āsāvarī*); second: *tvdy* (*todī*); third: *dysy* (*deśī*); fourth: *jytsry* (*jayataśrī*); fifth: *dhn* 'sry (*dhanāśrī*); sixth: *m'lsry* (*mālaśrī*).<sup>154</sup>

Third: the  $r\bar{a}ga$  bhyrvn (bhairon/bhairava), and its  $r\bar{a}gin\bar{i}s$ , first: bhyrvy (bhairav $\bar{i}$ ); second: bhly (bahul $\bar{i}$ ); third: gvjry ( $g\bar{u}jar\bar{i}$ ); fourth: r'mkly ( $r\bar{a}makal\bar{i}$ ); fifth: gndh'ry ( $g\bar{a}ndh\bar{a}r\bar{i}$ ); sixth: gnkly ( $gunakar\bar{i}$ ).<sup>155</sup>

Fourth: the *rāga pnjm* (*pañcama*), and its *rāgiņī*s, first: *llt* (*lalita*); second: *bl'vly* (*bilāvalī*); third: *bng'ly* (*bangālī*); fourth: *dyvgry* (*devagirī*); fifth: *dyskry* (*deśakāra*); sixth: *bbh's* (*vibhāsa*).<sup>156</sup>

Fifth: the  $r\bar{a}ga myghh$  (megha), and its  $r\bar{a}gin\bar{\imath}s$ , first: ml'r (mal $\bar{a}ra$ ); second: *svrthy* (*sorațhī*); third: *k'mvdy* ( $k\bar{a}mod\bar{\imath}$ ); fourth: *s'rng* (*saranga*); fifth: *gvndy* (*gaunda*); sixth: mdhm'dhvy (madhum $\bar{a}dhv\bar{\imath}$ ).<sup>157</sup>

Sixth: the *rāga nt* (*naṭa-nārāyaṇa* [?]), and its *rāgiņī*s, first: <u>*ch'hy'nt*</u> (*chāyānaṭa*); second: *kly'n* (*kalyāṇa*); third: *hmyr* (*hamīra*); fourth: *bhvp'ly* (*bhopālī*); fifth: *sy'm* (*śyāma*); sixth: *kd'r'* (*kedārā*).<sup>158</sup>

And concerning the second classification system,<sup>159</sup> the detailed accounts are:

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Concerning these three types of  $r\bar{a}gas$ , see also *TH* p. 334.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> According to *TH* (pp. 390f.) and *DHCM* (s.v. Mata), rāga śri has the following rāgiņīs: mālaśrī, triveņī, gaurī, kedārī, madhumādhavī and pahādī.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> According to *TH* (pp. 390f.) and *DHCM* (*s.v. Mata*),  $r\bar{a}ga$  vasanta has these  $r\bar{a}gin\bar{i}s$ :  $des\bar{i}$ ,  $devagir\bar{i}$ ,  $var\bar{a}t\bar{i}$ ,  $tod\bar{i}$ , lalita and hindol $\bar{i}$ . <sup>155</sup> As stated by the author of *TH* (p. 392), this  $r\bar{a}ga$  has the following  $r\bar{a}gin\bar{i}s$ :

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> As stated by the author of *TH* (p. 392), this  $r\bar{a}ga$  has the following  $r\bar{a}gin\bar{s}$ : *bhairavī*, *gunjarī*, *reva*, *gunakarī*, *bangālī*, *bahulī*, while Roychaudhuri (*DHCM*, *s.v. Mata*) lists the  $r\bar{a}gin\bar{s}$  of the  $r\bar{a}ga$  as follows: *bhairavī*, *gurjarī*,  $r\bar{a}makalī$ , *gunakarī*, *saindhavī*, *bangālī*. <sup>156</sup> According to *TH* (pp. 202f) and *DUCM* (*z. elf* (*s. elf*)).

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> According to *TH* (pp. 392f.) and *DHCM* (*s.v. Mata*), the above mentioned *rāga* has the following *rāgiņīs: vibhāsa, bhūpālī, karanāţī, varahamsikā, mālaśrī (mālavī* [ibid.]), *paţamamjarī*.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> The authors of *TH* (pp. 393f.) and *DHCM* (s.v. Mata) list the  $r\bar{a}gin\bar{i}s$  of the  $r\bar{a}ga$ megha as follows: malhārī, saurātī, sāverī, kauśkī, gāndharī, haraśrngārī. <sup>158</sup> In conformity with *TH* (p. 394) and *HDCM* (s.v. Mata), this  $r\bar{a}ga$  has the

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> In conformity with *TH* (p. 394) and *HDCM* (*s.v. Mata*), this *rāga* has the following *rāgiņīs: kāmodī, kalyāņī, ābherī, nāţikā, sārangī* and *naṭa-hamīra* (*hamīra* [ibid.]).

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> As the author will later mention, this *mata* is *Someśvara mata* or *Mahādeva* or *Brahmā mata*, and the second *mata* is *Hanumanta mata*. As stated by the author of

First: the *rāga m'lkvs* (*mālakauśa*), and its *rāgiņīs*. First: *k'nhr'* (*kānharā*); second: *bgysry* (*bāgeśrī*); third: *pvry'* (*pūrīyā*); fourth: *khmbh'vty* (*khambāvatī*); fifth: *dys'ghy* (*deśākhya*); sixth: *sghr'y* (*sugharāyī*).<sup>160</sup>

Second: the *rāga hndvl* (*hindola*), and its *rāgiņī*s. First: '*ymn* (*aiman*); second: *snghr'bhrn* (*sankarābharana/saṃkarābharaṇa*); third: *bh'gr'* (*bihāgarā*); fourth: *prjy* (*parja*); fifth: *bhympl'sy* (*bhimapalāsī*); sixth: *sndvry* (*saindhavī*).

Third: the *rāga dypk* (*dīpaka*), and its *rāgiņī*s. First: 's 'vry (*āsāvarī*); second: *krn'ty* (*karnāțī*); third: *llt* (*lalita*); fourth: *mdhm'dhvī* (*madhumādhvī*); fifth: *hmyr* (*hamīra*); sixth: *ptmnhy* (*pațamanjarī*).

And of these two *matas*, the first *mata* is *mh'dyv*  $(Mah\bar{a}deva)^{161}$  and the second *mata* is *hnvnt*  $(Hanumanta)^{162}$ .

Since the *śuddha rāgas* have been mentioned (above), now the *salanka rāgas* will be noted: *pvry'dhn'sry* (*pūriyā-dhanāsī*); *gvr-s'rng* (*gaura-sārnga*); *srykvr'* (*śrī-gaurī*); *'ymn-kly'n* (*aiman-kalyāna*); *'ymn-kd'r'* (*aiman-kedārā*); *pvry'-k'nhr'* (*pūrīyā-kānharā*); *svh-'d'n'* (*sūhā-adānā*); *k'fy-knhr'* (*kāfī-kānharā*), *m'rv-kd'r'* (*mārū-kedārā*); and *'ymn-bsnt* (*aiman-vasanta*).<sup>163</sup>

And nine  $n't^{164}$  ( $n\bar{a}tas/natas$ ) are [as follows], first: kd'r ( $ked\bar{a}r\bar{a}$ -)  $n\bar{a}ta/nata$ ; second: hmy' ( $ham\bar{i}ra$ -) $n\bar{a}ta/nata$ ; third: k'mvd ( $k\bar{a}moda$ -)  $n\bar{a}ta/nata$ ; fourth: kly'n ( $kaly\bar{a}na$ -) $n\bar{a}ta/nata$ ; fifth: hyr ( $h\bar{i}r$ -) $n\bar{a}ta/nata$ ; sixth: 'hyr ( $ah\bar{i}ra$ -) $n\bar{a}ta/nata$ ; seventh: k'nh' ( $k\bar{a}nhar\bar{a}$ -) $n\bar{a}ta/nata$ ; eighth: sdh(suddha-) $n\bar{a}ta/nata$ ; ninth:  $n\bar{a}ta/nata$  -n'r'yn ( $n\bar{a}r\bar{a}yana$ ).

And [among] *samkīrna* [can be mentioned] *kht* (*khat/shat*) *rāga*. And in this way we should proceed with the others.

The description of the  $r\bar{a}gas$  in figures ( $r\bar{u}ps$ ):<sup>165</sup>

<sup>461</sup> This *mata* is also called *Someśvara* (*TH*, p. 323) or *Brahmā* (*DHCM*, *s.v. Mata*). <sup>162</sup> No *mata* contains only three  $r\bar{a}gas$ . In *TH* (p. 365), this *mata* is presented among

<sup>102</sup> No *mata* contains only three  $r\bar{a}gas$ . In *TH* (p. 365), this *mata* is presented among the four discussed *matas* in that work. It has six  $r\bar{a}gas$  and thirty  $r\bar{a}gin\bar{i}s$  (ibid).

<sup>163</sup> According to *TH* (p. 411), some musicians and music theorists consider *deśakāra, vibhāsa, lalita, reva, bilāval, megha, sorațha, dhanāśrī, gaurā, śrī rāga, dīpaka, kāfī, kedārā* to be the *salanka rāgas*.

<sup>164</sup> In the Persian text and *TH* (pp. 412f.), this term is written as above. However, in *TMRR* (pp. 40 and 42), it is written as *nt*. Anṣārī (*TH*, p. 741) transliterates the term as *nāta*, while Sarmadee (*TMRR*, pp. 43 and 45) transliterates it as *nata*.

<sup>165</sup> Only two mss of the tract, i.e. B1 and M, have the figures of the  $r\bar{a}gas$ , and unfortunately both mss have reported the figures incorrectly. Here we just present what the copyist of B1 has written.

*TH* (pp. 365–379), *hindola* and not *pañcama* is one of the *rāgas* in this *mata*. Furthermore, there are differences between the name of *rāgīnī* in *TH* and *Shams al-aṣvāt*. Based on information in *DHCM* (*s.v. Mata*), this *mata* is *Brahmā-mata*. According to *TH* (pp. 389–394) *someśvara mata* has six *rāgas* each of which has six *rāgiņīs*. At any rate, the names of the *rāgiņīs* in these *rāgas* in the aforementioned sources differ from each other. <sup>160</sup> According to *TH* (pp. 370–373), the *rāga mālakauśa* has five *rāgiņīs* which are:

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> According to *TH* (pp. 370–373), the *rāga mālakauśa* has five *rāgiņīs* which are: *todī*, *gaurī*, *guņakalī*, *khambāvatī* and *kakubha*. According to *DHCM* (*s.v. Mata*), this *rāga* has the following *rāgiņīs*: *guņakalī*, *khambāvatī*, *gurjarī*, *bhūpālī* and *gaurī*.

First, the bhairon, and its  $r\bar{u}p$  is: dha pa pa dha<sup>e</sup> dha<sup>e</sup> ni ni ga ga<sup>e</sup> ri<sup>e</sup>sa<sup>e</sup> sa<sup>e</sup> ri<sup>e</sup> ga<sup>e</sup> ma<sup>e</sup> pa dha<sup>e</sup> dha<sup>e</sup> ni ni<sup>e</sup> sā<sup>e</sup> sā<sup>e</sup> sa<sup>e</sup> ni ni dha dha pa ma ma ga ga ga pa ga ga ga ri sā.

The  $r\bar{u}p$  of the vibhāsa: sa ri ga dha dha ni ni sā sa ni dha pa ga ri sā sā.

The *rūp* of the *deśakāra*: *sa ri ga ma paʿdhaʿni sāʿpaʿdhaʿpa ma gaʿ sāʿ pa pa dhaʿ pa ri ga ri sā*.

The *rūp* of the *rāmakalī*: pá pá ma gá ra ma ga ga ra sā sa ga pa dhá dhá ni sā sā ni dhá pa dhá dhá pa ga ga ma ga sā.

The *rūp* of the *gūjarī*: gá pa dhá pá ga ri ga gá ri sa ga gá sā gá ma pá dhá ni sā sā sa ni dha pá dhá pa ga ga ri ga ga ri pa ga ga ri sā.

The *rūp* of the guṇakalī: ma dha pa ma ga ri ma ga ri sā sā sa ri ga ma pa dha ni sā sā ni dha pa ma ga ri ma ga ra ma ri sa sā sā pā dha dha pā pā dha sā sā ma ga ri sa

The *rūp* of the sugharāyī: sa ri ga ma paʿdhaʿni sāʿsaʿdhaʿpaʿpaʿdhaʿ ni sāʿsaʿni ni dhaʿpaʿpaʿmaʿmaʿgaʿma paʿpa gaʿma ma ga ga ga ri sā sā.

The *rūp* of the *sūhā*: ga ga ga ga ga sa ri sa ga ga pa dha dha ni ni sā sa ni dha ni dha ni sā sā pa pa ga ga ma ma ga ga ga ga sā.

The  $r\bar{u}p$  of the vys'khh ( $v\bar{v}s\bar{a}ka$  [?])<sup>166</sup>: ga ga ma pa dha ni dha ni sā sā sa ga ga sa ni ni dha dha pa pa ma ga ri ga ma ga ri sa sa pā sa ga ga ri sa.

The *rūp* of (the *rāga*) *khaț*/*shaț*: ga ma pa pa dha ni dha dha pa*́*pa*´*ma ga ri ma sa ma´ma ga´ma´ma dha´dha ´ma ga ga ga´ri sa ga ga sā sa ni dha pa<sup>*ʿ*</sup>ma ma dha ma ma ga ga ga ri ri sā sā.

The *rūp* of (the *rāga*) *gāndhāra*: *dha dha pa pa ma pa dha dha pa pa ma ga ri pa ri sa ri ri sa ni ni ri ga ga ma pa dha dha ni ni sā sā sa ni ni dha dha pa pa pa ri ma ma pa ga ga ri pa pa.* 

The  $r\bar{u}p$  of the *lalita*: sa ri ga ma ma pa dha dha pa pa ma ma ma ma ga ri ga ri sa sā ri ma ma pa pa dha dha pa pa ni ni sā sā.

The  $r\bar{u}p$  of the pañcama: dha dha pa ma ma pa ma ma dha ga ga ga ri sa sa ri ma ma dha dha ni ni ni sā sā sa ni dha dha ma ma ga dha ga ga ri ga ri sā.

The *rūp* of the *pūriyā-dhanāśrī*: ma´ma´ga<sup>\*</sup>ri<sup>\*</sup>ri<sup>\*</sup>ga´ga´ma ma pa ri ri sā sa ri ri ma ma ga ga ga ri ri sā ga ri ga ma ma dha ni ni ni sā sā.

The *rūp* of the *bilāvala*: *dha ni sa ga ga pa pa dha dha pa pa ga ga ri ri sā sa ga ga pa pa dha dha pa pa ga ga ri ri sā sā sa ni dha dha pa pa ga ga ri ri ga sā*.

The  $r\bar{u}p$  of the 'lhy' (alhaiya [?]): sa ni dha dha ni ni sa sa ri ga pa pa dha dha ni ni sā sā sa ni ni dha dha dha pa pa dha pa pa ga ga ri ri ga sā.

The  $r\bar{u}p$  of the  $tod\bar{t}$ : sa ri ga ma pa dha ni sā sa ni dha pa ma ga ri sā sā.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> This  $r\bar{a}ga$  has been mentioned in *LS* (p. 177) with different spelling, i.e. with the omission of *h* after *k*.

The  $r\bar{u}p$  of the  $\bar{a}s\bar{a}var\bar{i}$ : dha dha pa pa ga ga ri sa sa ri ga ma pa dha ni sa sa ni dha pa ri s $\bar{a}$ .

The  $r\bar{u}p$  of the jvgy' ( $jogiy\bar{a}$ ):  $dha pa pa ma p\bar{a} p\bar{a} dha^{*}dha^{*}ma ma pa pa ma ga ma pa ma ga ri sa.$ 

The *rūp* of the *dhanāśrī*: *pa pa ga pa ga ga pa sā sā dha ni dha ni sā sā ga ri sa pa sa ga ga ma ga ri sa*.

The *rūp* of the *jayataśrī*: ga ga pa pa dha ma ga ga ga ri ri sa sa ri ga pa pa dha ma ma pa ga dha pa ga ga pa pa dha dha ga ga ri ri sa sa ga ri sa sa ga ri sā sā.

The *rūp* of the *mālaśrī*: *ni ni ni pa ni ni pa ma ga sa sa ga ma ga ma pa ni ni sā sā ni ni pa pa ni ni pa pa ma ma ga sā ga ma pa sā sā.* 

The *rūp* of the *deśī*: ma ma pa ma ma ga ri sa ri sa ri ma ma ma pa ma ma ga ri ri ga ri sā sā ri ma ma pa dha ni sā ni dha ma ma pa ma ma ga ri ga ri sā sa ni dha sā sā sa ri ma ma pā pā ma ga ri ga ri sā dha sa sa ri ma pā pā ma ma ga ri sā sā.

The *rūp* of the *varārī*: *ri sa ri sa ga ri sa sa ri ri ga ga ma ma pa pa ma ga ri ri sā sa ri ri ga ga ma ga ri ga sa ri sā sa ri ga ma pa dha dha ni ni sā sā dha pa ma ga ri sā.* 

The rūp of the sāraṅga: pa pa ma ma ga ga ga ri sā sa ri ga ga ma ma pa pa dha ni ni sā sā sa ni dha pa ma ma ma ga ga ri sā sā ni dha pa ma ma ma ga ga ri sā sā ni dha pa pa ma ma ga ga ga ri pa ri ga ri sā sā ni dha pa pa ma ma ga ga ga ri ri pa ri ga ri sā sā sā sā sā ga ri ri sa ga ma pa dha pa ma ga ga pa ga ga pa ga ga ga rā ga rā sā.

The *rūp* of the *hindola*: *sa* ga sā sa ga ma ga sā ga ma dha ma ga sā sa ga ma dha ma ga ri sā sa ga ma dha dha ni ni sā sā ni ni dha ma ga sā.

The  $r\bar{u}p$  of the malāra: ga pa ma ma dha ni ni ga ga ri sā sa ga ma pa dha dha ni ni dha ni dha pa pa ma ma ga ga rā sā sā ni dha dha ni ni sā sā.

The *rūp* of the *kāmoda*: *dha ni sā sā ri ga ma pa dha dha pa ma ma pa ma ga ri sā sa ni dha dha pa sa ri pa ma ga ri sā sa ni dha fa sā.* 

The  $r\bar{u}p$  of the mdhm'dh (madhamādha): sa ri ma pa dha pa pa ri ri sa sa ri pa pa dha pa ri ri ma ma ri ri sā sa ri ma ma pa pa dha pa ri pa ri sā sa sa ni dha sā.

The *rūp* of the gaunda: dha dha pa pa pa pa ma dha ni sā sa ni dha ma ma ga ga ri ga ri ri sā sā.

The *rūp* of the *svrthh* (*sorațha* [?]): *pa pa ga ga ri ri sā sa ri ga ri ma ri sā sa ri ma ma pa dha ni ni sā sā*.

The  $r\bar{u}p$  of the *nața*: *pa pa ma ma ri ri sa sa ri pa dha pa pa sa ri ri pa ri sā sa ri pa dha pa dha pa ma ri sā*.

The *rūp* of the *s'vnt* (*sāvanta*): *pa pa ga pa pa ri ri sa sa pa ma pa sa ri ga ga pa ri ga ri sa sa ri sa ga ma ma pa pa dha ni sā sā ni pa ri sa*.

The *rūp* of śr*ī rāga*: *pa pa ma ma ri pa ri ri sā ri ri sā ri pa ma ma ri pa ri sa sa pa ri pa sā ni ni pa ni pa ri sā sā*.

The *rūp* of the *mārū*: *ma ma ga ga ga ri sa ri pa ri pa ga ma ma ga ga ga ri sā pa sa ri sā ga ga ri ri sā sa pa sā ri sā ga ri sā.* 

The  $r\bar{u}p$  of the trvn (tirvana): pa pa dha pa pa ga ri ri ri ga ga ri sā sa ri ri ga ga pa pa ma ga ri ri ga ri sā sa ri ga pa dha pa ma ga ri ga ri ri pa sa pa sā sā.

The  $r\bar{u}p$  of the  $p\bar{u}rv\bar{i}$ : ma ma ga ga ma ga ga ga ri sa sa ga ga pa ma ma ga ga ga ri s $\bar{a}$  s $\bar{a}$ .

The *rūp* of the *gaurī*: *pa pa ga ga ri ri ga ri sa sa ni pa sa ri ri ma ri ri ga ri sa ri ri pa ni ni sā sa ni pa ri ga ri sa*.

The *rūp* of the *hamīra*: *dha dha pa pa ga ga ga ri ri sā sa ni dha pa sā* sa ma pa dha dha ma ga ga sa ri sā.

The *rūp* of the *kalyāņa*: ga ga ga ri ri sa sa ri ga pa dha pa ga ri sa pa ga ri pa dha ni sā sa ga ri sa sā.

The  $r\bar{u}p$  of the <u>ch</u>'y'n't (chāyānaṭa): pa pa ma ga ri sā dha pa sā ri ri ga ri sā sa ga ma pa dha pa ri ri ga ga ri sā sa ma ga ma pa ri sā sa ni pa ri ga sā sā.

The  $r\bar{u}p$  of the *bhopālī*: ga ga ri ri ga ga ri ri sa sa sa ri ri ga ga ri pa pa dha dha ni ni sa sa ni dha pa ri sā ri ga ri sā sā.

The *rūp* of the *jyt* (*jeyet*): *pa pa dha pa pa ga ga ri ri sā sā pa ga ga ma dha ga ga ri sā*.

The *rūp* of the *aiman-kalyāņa*: *pa pa dha pa pa ga ga ri ri ga ri sā sa ni pa sā ri ri ga ga pa ri ga ri sā*.

The *rūp* of the *śyāma*: *sa sa sā ri sa ri sa ni ni dha pa pa ri sa ga ma pa dha pa pa ga ri sā ri ga ri sā*.

The  $r\bar{u}p$  of the  $p\bar{u}riy\bar{a}^{167}$ : dha ni sā sa ga ri sā ni ni dha ni sā sā pa dha dha ni dha pa sā sā ga ri sā.

The *rūp* of the *kānharā*: sa ri ga ma pa dha ni sā sa ni dha pa ma ga ri ri sā ni ni dha ni sā sa ri ga ma pa dha ni sa sā ni pa ma ga rā sā sa sa ni ni dha sa ma ga ga ga pa dha ni sa ri ga sā sa ma ga ma ga ri sā.

The  $r\bar{u}p$  of the *n*'yky ( $n\bar{a}yak\bar{i}$ ): ma ma ga ga ri ri s $\bar{a}$  sa ri ga ma pa dha pa pa ni ni s $\bar{a}$  ni dha pa pa ma ga ri s $\bar{a}$ .

The  $r\bar{u}p$  of the kedārā: sa ga ri ma pa dha ma ga ri sā sa ni pa ga ga ma pa sā.

The *rūp* of the *aiman-kedārā*: sa ga ga ga ga ga ri sā ni dha ni dha sā ga ga ga ri sā sa ga ga ga ga pa pa dha dha pa pa ga ga sa ri sā sa ga ma pa dha dha pa pa ma ma ga ga ri sa sa ga ma dha ni dha pa pa ma ma ga ga ri sa sa ga ma pa dha ni sā.

The *rūp* of the 'd'n' (aḍānā): dha dha pa pa ma ma ga ga ri sa sa ga pa dha ni dha pa pa ma ma ga ga ri sa sa ga ma pa dha ni sā.<sup>168</sup>

The  $r\bar{u}p$  of the mālakauśa: sā sā sa sa sa sa sa ni dha ma dha ni sā sa ga pa ni dha ma dha ni sā.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Sarmadee (*TMRR*, 308) mentions that  $p\bar{u}riya$  is the same as  $p\bar{u}rb\bar{i}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> The  $r\bar{u}p$  of  $ad\bar{a}n\bar{a}$  is not noted in B1. However in all three other mss the  $r\bar{u}p$  of  $ad\bar{a}n\bar{a}$  have been mentioned and the  $r\bar{u}p$  here is based on M.

The  $r\bar{u}p$  of the sankar $\bar{a}bharana/samkar\bar{a}bharana:$  pa pa pa pa dha pa pa ga ga ga sa ga ga ri ma ga s $\bar{a}$  sa ni dha p $\bar{a}$  s $\bar{a}$  ma ga pa pa ga ga ma ga s $\bar{a}$ .

The *rūp* of the *bihāgarā*: ga ga ri ri ma ga ri sa sa ma ri ma ri sa ri ga ga ri sa sa ni pa sā ma ma ri ma ri pa ga ri sā.

The  $r\bar{u}p$  of the paraja: ga ga ga  $p\bar{a}$  sa ga ri sa sa ga ma pa ni ni pa ma sa ga ma sa ga ri sa sa ga ma pa ni ni s $\bar{a}$ .

Part three: On the explanation of 'l'p ( $\bar{a}l\bar{a}pa$ ), that is to say, to omit and modify the *svara* of a  $r\bar{a}ga$ , and the explanation of its component parts which is called (*prakīrņakādhyāya*)

Containing seven chapters.

# Chapter one: On the explanation of the names of words and syllables which are used in $\bar{a}l\bar{a}pa$ and the meaning of each letter

And they are as follows, first: *alif* (a) which means God is one and which is the sound that is in all letters. If any letter is extended by *maddah* [the consonant a], it will become *alif* (a), which is *Allāh* (God). And other letters beside the above-mentioned one, which are employed/used in  $\bar{a}l\bar{a}pa$  are: t' and n and ry and nd and rt and tyv.

And the meaning of t' is "you"; and the meaning of n is "is not"; and the meaning of ry is "oh you woman!" and the meaning of nd is "God's sea of compassion"; and the meaning of rt is "reunion"; and the meaning of tyv is "you"<sup>169</sup>.

And you should know that the sum of the letters is 't'n ry nd rt tyv which means "there is a God such that if you woman are annihilated in his sea of compassion, then you will reunite with Him". You should know that the meaning of this sentence hints at the recovery of the people who have sunk into the dark hell of ignorance; in this way the state of ignorant people is like that of women. So, they are likened to women. Furthermore, just as men have power over women, God too [and in the same way] has power over humans. Therefore, the meaning of woman here is human, and the meaning of man is the True Man, which is the essence (soul) of God. Hence, the meaning of the sentence is confirmed by the above-mentioned statement. And it is for that reason that when men of the true path listen to the song

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> In the object form.

(sound) of these letters, they will be touched and affected. And God knows better what is true.  $^{170}\,$ 

# Chapter two: On the knowledge of four positions of *ālāpa* which is called '*sth*'*n*-'*l*'*p* (*sthāna-ālāpa*)

The first [position] is 'sth'nk sr (sthāna-[?] svara) and it is such that a  $r\bar{a}ga$  will be materialized/established by its coming (playing). The second [position] is rvpk-sr ( $r\bar{u}paka$ -svara) which extends (develops) a  $r\bar{a}ga$ . The third [position] is rchhk-sr (rakṣaka-[?] svara) which is the assistant of it ( $r\bar{u}paka$ ). The fourth [position] is 'ntr'yk-sr ( $\bar{a}ntarika$ -[?)] svara) through whose playing a  $r\bar{a}ga$  will be refined.

In these [following] four ways, we can perform them, such that we go first to the  $v\bar{a}d\bar{i}$  svara and then come to the sadja, and this is called the first snch'r ( $sa\bar{n}cari$ -)  $sth\bar{a}na$ . The second time, we go from the sadja svara to all other svaras transitionally until we reach the  $v\bar{a}d\bar{i}$  svara, and then return to the sadja, and that is called the second  $sa\bar{n}cari$ - $sth\bar{a}na$ . The third time, we go from here [the sadja svara] to the upper sadja, i.e.  $t\bar{i}p$ , and go properly to the svaras beneath the  $t\bar{i}p$  two or three times and then return to the sadja. And that is called the third  $sa\bar{n}cari$ - $sth\bar{a}na$ . The fourth time, in the same way as the third [ $sa\bar{n}cari$ - $sth\bar{a}na$ ], we go higher than the  $t\bar{i}p$  and move two or three times from and to it and then deliberately and skillfully descend to the sadja, and that is called the fourth  $sa\bar{n}cari$ - $sth\bar{a}na$ .<sup>171</sup>

Thus, all  $r\bar{a}gas$  in the way/manner of  $\bar{a}l\bar{a}pa$  cannot be without these four ways. And the source/origin of these ways of  $\bar{a}l\bar{a}pa$  is r'g'lpt ( $r\bar{a}g\bar{a}lapti$ ) which will be described in detail in the next chapter, if God, the Most High, wills.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> This chapter seems to be among the sections which have been added to the Persian translation by the translator-author.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> In SR (vol. ii. 199f.) under the title  $R\bar{a}g\bar{a}l\bar{a}pti$ , Śārṅgadeva describes four *svasthānas* (steps), writing:

Indeed  $r\bar{a}g\bar{a}l\bar{a}pti$  is entirely independent of  $r\bar{u}paka$ . It (arises) by four *svasthāna-s* (steps) as known to the local experts.

The note in which the  $r\bar{a}ga$  is established is said to be steady (*sthāyi*). The fourth from it would be halfway (*dvyardha*). The sounding of the note just below it would be (called) *mukhacāla*; and that forms the first *svasthāna*.

The second (*svasthāna*) consists in sounding the halfway (note) and (similarly) returning (to the steady). The eighth note from the steady is known to be double (in pitch). The notes obtained in-between the halfway note and the double (pitch)-note are *ardhasthita* (the other half) notes. The rendering of these (*ardhasthita*) notes and their return form the third (*svasthāna*). The fourth consists in rendering the eighth and returning to the steady as its final note.

#### Chapter three: On the detailed description of different kinds of ālāpa

You should know that there are seven kinds of *ālāpa*: ragālapti and (rvpk'lpt) rūpakālapti which is of two kinds: prtghnk' (pratigrahanikā) and *bhninv* (*bhañianī*); and it [the *bhañianī*] is of two types, one of which is *rūpaka-bhañjanī* and the other one is *sthāva-bhañjanī*; and [the last *ālāpa* is] samālapati.

The *rāgālapti* is an *ālāpa* which demonstrates well a *rāga* in the seven positions, i.e. *sthāvi* and *avarohī* and the like. And it is the best *ālāpa*.

The *rūpakālāpti* is such that however many *rūpa-rāgas* [?] are assigned, just as many *rūpakālāpas* should be employed in [a composition].<sup>172</sup> And *prtghnk'* (*pratigrahanikā*) is such that  $r\bar{u}pa$ - $r\bar{a}ga$  [?] is to be repeated with the *gamaks* [in a composition or at a performance]. And *bhañianī* is such that it agrees with  $r\bar{u}pa$ - $r\bar{a}ga$  [?] and plenty of gamak is used skillfully in it. And rūpaka-bhañjanī is such that the ālāpa is to comprise variations of *rūpakālāpa* with the application of double gamakas. And *sthāva-bhañjanī* is such that both *ālāpas* of the *rūpaka-bhañjanī* and sthāya come together properly between instrumental parts, and it is called *nksht* (*naksatra*- [?])  $\bar{a}l\bar{a}pa$  in *Hind* $\bar{i}$ .<sup>173</sup>

And *samālapati* is such that the *ālāpa* is to be played sometimes fast and sometimes slow. And God knows best.

Chapter four: On the names of gmk (gamaks), that is to say, to alter a  $svara^{174}$ 

And there are fifteen [kinds of them]: first *trp* (*tiripa*); second: *sphurita*,<sup>175</sup> third: *kmpt* (*kampita*); fourth:  $l\bar{\imath}na$ ,<sup>176</sup> fifth:  $\bar{a}ndolita$ ;<sup>177</sup> sixth: *bali/vali*,<sup>178</sup> seventh: *tribhinna*,<sup>179</sup> eighth: *kurula*;<sup>180</sup> ninth:  $\bar{a}hata$ ;<sup>181</sup> tenth: *'l'st* (*ullāsita*); eleventh: *plāvita*;<sup>182</sup> twelfth: *humphita*;<sup>183</sup> thirteenth: *mdrt* (*mudrita*); fourteenth: n'mt ( $n\bar{a}mita$ );<sup>184</sup> fifteenth: mshrt (miśrita).<sup>185</sup>

 $^{182}$  Dp'vt in the mss.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> According to SR (vol. ii. 201), *rūpakālāpati* is that *ālapti* which is constituted in the framework of the rāga and tāla of a rūpaka.

This section (paragraph) is not clear to us and the definitions here are not entirely comprehensible.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> This chapter in SR has come earlier in the third part.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> This *gamaka* has been mentioned as *bhrt* in the all mss we have.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> This *gamaka* has been mentioned as *'ndvlt* (*āndolita*) in all mss at our disposal.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> This *gamaka* as has been noted as *hvpk* or *hvyk* in the mss.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> This *gamaka* has been mentioned as *blk* or *ylk* in all mss. <sup>179</sup> This *gamaka* has been mentioned as *trbhnk* in ms M. But the other three mss have noted it in different ways.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> *Krlk* in the mss. <sup>181</sup>This *gamaka* has been written in different ways in each of the mss.

A way to recognize them is that if one plays on the instrument *dvrvy* (doru/damaru), which is an Indian instrument, with a finger, softly and quickly [at short time intervals], and if sound comes out of it and he vibrates a *svara* in the throat like the [speed of the produced] sound, that will be called gamaka.

And in another way, a quarter of [the speed of ] that sound [which is produced by *damaru*] is *drt* (*druta*), and is such that when a finger of the right hand is beaten on the left hand successively, a continuous sound will be produced, so that is *druta*. And double *druta* is *lgh* (*laghu*), and double *laghu* is gr (guru), as will be discussed in the chapter tālādhvāva. Thus, if a quarter is *druta*, and a vibrato is produced in the throat, that is called *tiripa*.<sup>186</sup> And if one third [the speed of that produced sound] is *druta*, that is called *sphurita* gamaka.<sup>187</sup> If half of it is *druta*, that is called *kampita-gamaka*.<sup>188</sup> And if [the vibrato] in the throat is equal to the *druta*, that will be called *līna*. And if it [the vibrato] is double the *druta* [i.e. a *laghu*], that will be called *āndolita*.<sup>189</sup> And if it [the vibrato] is triple [the speed of the *druta*], it will be called *vali* gamaka.<sup>190</sup> And [if the vibrato is] four times (the *druta*) and it is produced smoothly in the throat, that will be called *tribhinna gamaka*.<sup>191</sup> And if plenty of it [the vibrato] is played/sung very elaborately  $(kaj\bar{i})$  and softly (pleasantly), that will be called *kurula gamaka*.<sup>192</sup> And if a vibrato is based on the shaking of [only] one *svara* from the beginning to the end, it is called

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Hmrt in the mss.
<sup>184</sup> Hvmt or hvst in the mss.
<sup>185</sup> The author of LS (p. 231) has noted this gamaka as mshrk and Shringy (SR, vol.
<sup>185</sup> The author of LS (p. 231) has noted this gamaka is mshrk and Shringy (SR, vol.

above. <sup>186</sup> In SS (p. 501) this gamaka has been described in the following way: "When it (i.e. the vibrato) moves at the speed of one fourth of a *druta*, and when the notes of the basic mode  $(j\bar{a}ti)$  [sound] like a stream of water, it is considered to be a *tiripa*". <sup>187</sup> According to SS (ibid.), this *gamaka* is, "The *sphurita* has the speed of one third

of a *druta*".

In SŚ (p. 501) this gamaka has been described in the following way: "When it [the vibrato] is in the speed of half a *druta*, they regard it as a *kampita*".

In SS (ibid.) this gamaka has been described in the following way: "A līna has the speed of a *druta*". <sup>190</sup> The definitions of this *gamaka* in other sources, e.g. *LS*, *SŚ*, and the mss, differ

completely from each other. It is not clear if this is a mistake made by the scribes or if the definition was as we read above. In SS (p. 499) this gamaka has been described in this way: "A vibrato (kampana) rendered in various speeds is considered to be vali". And according to LS (ibid.), bali means to perform plenty of svaras curvedly. <sup>191</sup> As mentioned above, the definition of this gamaka also differs from other

primary sources. For instance, the definition of this gamaka according to SŚ (501) is, 'a vibrato (technically speaking: a turn) on a note (svarakampa) in three positions (sthāna) without stops is a tribhinna".

The author of  $S\hat{S}$  (p. 501) explains it as, "When a vali [bali] is rendered as a soft [sound] in the throat and in a more complex way from (granthila, lit. 'knotted'), it is considered to be a kurula".

*āhata gamaka*.<sup>193</sup> And that one which is vibrated from its first *svara* is called *ullāsita-gamaka*.<sup>194</sup> And unclear vibrato of *svaras*, which is still beautiful, is called *plāvita gamaka*.<sup>195</sup> And excessive and repeated vibrato of *svaras* in the throat in a skillfull and pleasant way is called *humphita gamaka*.<sup>196</sup> And the vibrato of *svaras* which is produced in the throat by closing the mouth is called *mudrita gamaka*.<sup>197</sup> And if a vibrato equal to the sound of *mrdng* (*mridanga/mrdanga*) is produced in the throat, it is called *nāmita gamaka*.<sup>198</sup> And if it [the *nāmita gamaka*] is increased twice, it is called *miśrita gamaka*.<sup>199</sup>

# Chapter five: On the number of various kinds of singers and the differences between them

And these are of five kinds, first: *sn<u>ch</u>hy'k'r* (*śikṣākāra*); second: '*nk'r* (*anukāra*); third: *rn<u>ch</u>k* (*rañjaka*); fourth: *rsk* (*rasika*); fifth: *bh'vk* (*bhāvaka*).

The *anukāra* is the one who, whatever his master has composed, he performs, as all compositions are the master's.<sup>200</sup>

The  $\dot{s}iks\bar{a}k\bar{a}ra^{201}$  is the one who invents a new way. However, [this is] on the condition that the new arrangement is better and the listeners enjoy it.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> According to SS (ibid.), this *gamaka* is, "That which moves to the next higher note [svara] and quickly returns [to the original note] is the *āhata* embellishment, which sounds like a splashing fountain".

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> In SS (ibid.) it is explained that, "In *ullāsita* a note [*svara*] moves each time to the next higher note in the scale". And in LS (p. 230) this *gamaka* is clarified in this way, that if one plays (vibrates) from the first to the seventh *svaras* in their order, for instance sa ri ga ma pa dha ni, that is the *ullāsita*.

instance sa ri ga ma pa dha ni, that is the *ullāsita*. <sup>195</sup> In all four mss of the work, this *gamaka* is written incorrectly and in different ways. This Gamaka, according to SS (p. 501) and LS (p. 230), is a vibrato which has the duration of a *pluta* (or three beats). <sup>196</sup> According to the definition found in SS (p. 501), this *gamaka* denotes humming

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> According to the definition found in *SS* (p. 501), this *gamaka* denotes humming in a deep voice with breast resonance.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> The author of SS (ibid.) describes this *gamaka* as an embellishment/vibrato which is produced by closing the mouth.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> According to the definition in both SS' (p. 501) and LS (p. 230), this gamaka is to bow (namana) or bend a svara.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> According to the definition in both SS (p. 501) and LS (p. 230), this *gamaka* is indeed a combination of all the aforementioned types of *gamaka*. Thus the definition here differs from other parallel sources. <sup>200</sup> In all mss at our disposal, this type of singer has been wrongly designated as the

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> In all mss at our disposal, this type of singer has been wrongly designated as the *sikshakar*. According to the definition in *TH* (p. 336), *anukāra* is a *gāyana* (singer) who sings as he/she has learned from his/her master and teaches other people in the same way, and therefore she/he totally follows his/her master's way of singing. In keeping with the definition in SS (p. 487), *anukāraka* (*anukāra*) is a singer who, "imitates somebody else's way of performing." Yahyā Kābulī (*LS*, p. 211) defines this type of singer as one who imitates other singers and is not able to teach other people.

And the *rañjaka* is the one who sings in an extremely pleasant way and makes use of many *svaras* (melodic phrases [lyrics]) throughout her/his songs.<sup>202</sup>

The *rasika* is the one whose songs are extremely expressive and melodious, and who articulates the words eloquently.<sup>203</sup>

The  $bh\bar{a}vaka$  is the one who possesses the qualities of all four aforementioned types of singers and can interpret different types of poems. And these descriptions concern soloist singers.

Furthermore, regarding the description of the singers who sing together, they are of three types; first: '*ykl* (*ekala*); second: *jml* (*yamala*); and third: *brndl* (*vrinda*).

The *ekala-g'yn* ( $g\bar{a}yana$ ) [*ekala* singer] is the one who sings solo well, but does not sing well together with others.<sup>204</sup>

The *yamala* is the one who sings together with a brother (another singer [duet]) well, but does not sing well alone (solo).<sup>205</sup>

And the *vrinda* is one who does not sing well alone (solo), but sings well together with five or six other singers [i.e. sings in choir].<sup>206</sup>

And the one who has all of these qualities, that kind of singer is called *kyry 'nkny* ( $g\bar{a}yan\bar{a}gran\bar{i}$  [?]).<sup>207</sup> And such a singer is very rare.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> In the mss it is wrongly written *anukāra*, although with a different spelling. In  $S\dot{S}$  (p. 501)  $\dot{s}iks\bar{a}k\bar{a}ra$  is defined as a master-singer, 'because he takes the whole song from the composer and performs it according to his own imagination.' According to Yaḥyā Kābulī (*LS*, p. 211) this type of singer is one who has vast knowledge about singing and different techniques of singing, and who does everything to teach his pupils.

pupils. <sup>202</sup> In SS (p. 487) these are described as lyrical singers. And Yahyā Kābulī (*LS*, p. 211) and Fa<u>kh</u>r al-Dīn Muḥammad (*TH*, p. 337) describe them as singers whose songs create a delightful and joyful mood among the listeners. <sup>203</sup> The *rasika*, according to the author of SS (p. 487), is a dramatic singer who

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> The *rasika*, according to the author of SS (p. 487), is a dramatic singer who stresses the expression of the emotions. <sup>204</sup> The author of SS (r, 487) has a dramatic singer who

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> The author of SS (p. 487) describes *ekala* as the singer who is a soloist. Fakhr-al-Dīn Muḥammad (*TH*, p. 337) writes that this kind of singer is one who can sing solo and does not need other singers to accompany him, and this type of singer is the best (*uttama*) singer.

<sup>(</sup>*uttama*) singer. <sup>205</sup> The author of SS (p. 487) describes the *yamala*-singer as the duet singer. Fakhral-Dīn Muhammad (p. 337) notes that the *yamala*-singer is a singer who can sing with the help of another singer. And this type of singer is called the mediocre (middling) (*madhyama*) singer. <sup>206</sup> In SS (p. 487) the *vrinda* is explained as the ensemble singer. The author of *TH* 

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> In SS (p. 487) the vrinda is explained as the ensemble singer. The author of TH (p. 337) describes the vrinda as a singer who can sing with help of two or more other singers. And this type of singer is the lowest (adhama) level of singer, and is also called nikrishta.

 $<sup>2^{\</sup>overline{07}}$  We do not know if the author means this type of singer, which has been miswritten by the scribes, or not. The author of SS (p. 485) describes  $g\bar{a}yan\bar{a}gran\bar{i}$  as a singer who "is free from all kinds of defects (*dosa*) and who is an exponent of a good tradition (*susampradāya*), that one is, according to the experts of vocal music, an excellent singer ( $g\bar{a}yan\bar{a}gran\bar{i}$ )".

Chapter six: On the number and description of the good singers and their qualities, which are called *bhvkn* (*bhūshan* [?])  $g\bar{a}yana$  in *Hindī*<sup>208</sup>

And they are twelve in number, first: sght (sughata); svs'rvrh (suśārīra); *krh-mvchhh-bhchjhn* (graha-mokşa-bhchjhn [?]); *bydh'* (*vrddhaka* [?]); lptbyhn (lupta [?]); sr'vk (śrāvaka); sprd'yk (spardhādāyaka [?]); 'yt [?]; ghndt'n [?]: bsvkhhdt (vaśvakantha): itshrm (iitaśrama): and s'vdh'n (sāvadhāna).

The sughata gāvana is the one who sings beautifully.<sup>209</sup> The suśārīra  $g\bar{a}vana$  is the one in whose performance many  $r\bar{a}gas$  are produced/applied and whose throat can reach any register he wants.<sup>210</sup> The graha-moksabhchihn [?] is the one who chooses the [right] tānas and knows how to conclude a song. The *vrddhaka* [?]  $g\bar{a}yana$  is the one who sings all types of *tānas* well. The *lupta* [?] is the one who has good knowledge about *ālāpas*. The *śrāvaka gāvana* is the one who sings well if he sings alone (solo).<sup>211</sup> The spardhādāyaka [?] is the one who sings well together with others. The 'vt [?] gāvana is the one who sings all kinds of tāna (melody) in the most beautiful way. The *ghndt*'n [?] *gāyana* is the one who has a good (well-trained) throat. The vasyakantha is the one who sings  $r\bar{a}ga \ suddha^{212}$  and the other ones, [i.e.] all the three kinds.<sup>213</sup> The *jitaśrama gāvana* is the one whose voice does not get tired, but increases if he sings four times, and he is never weary.<sup>214</sup> And the sāvadhāna gāyana is the one who sings carefully and comprehensibly.<sup>215</sup>

#### Chapter seven: Regarding the explanation of censured/demerited singers which is called *dkh'hh* (*dokhāhahu*) gāyana [in Hindī]

And they are of twenty-six kinds.<sup>216</sup> First: *snkt* (*śańkita*)  $g\bar{a}yana$  [singer] is the one who sings with fear;<sup>217</sup> second: *kmpt* (*kampita*)  $g\bar{a}yana$  is the one

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Some of the terms and definitions in this chapter are confusing and incorrect.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> In keeping with the author of SS (p. 485), the sughata-gāyana is one who has a beautiful vocal sound.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> The *susārīra* is, according to the author of SS (p. 485), one whose performance is distinct.

According to TMRR (p. 166), the śrāvaka gāyana is 'one who has admirable reach and remarkable volume'. The same definition can be found in TH (p. 339).

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> One of the three kinds of  $r\bar{a}gas$ , i.e. *sudhha, salanka*, and *samkīna*. <sup>213</sup> According to the author of *SS* (p. 485), 'The one who has his throat under control' is called *vasyakantha*.<sup>214</sup> The author of SS (ibid.) writes that a singer who is indefatigable is called the

jitaśrama.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> The *sāvadhāna*, based on SS (ibid.), is a singer who is careful in his intonation. <sup>216</sup> In *SR* (vol. ii: 156–158), Sārngadeva defines twenty-five kinds of censured singers, while here twenty-six kinds of such singers are presented. It should be

who sings shakingly;<sup>218</sup> third: *mbrhn* [?] *gāyana* is the one who omits [some] *svaras* and sings without its *śrutis*;<sup>219</sup> fourth: *bp* 'kl [?] *gāyana* is the one who sings bewilderedly, distractedly, and unfocusedly; fifth: kvpt [?] gāvana is the one who sings distressedly and forcefully; sixth: ljt [?] gāyana is the one who sings modestly; seventh: kp'nv (kuprānīva [?]) gāvana is the one who confuses the  $t\bar{t}p$  svara [the upper gamu1] with [the lower gamu1] svara and descends to the *sadja svara* improperly;<sup>220</sup> eighth: *sānunāsika*<sup>221</sup> *gāyana* is the one who sings the melody through the nose, i.e. he has nasal voice; ninth: *kvchp* [?] *gāvana* is the one who sings a *tāna* (song, *rāga*, melody) tediously; tenth: <u>chhndhn</u> (chandha [?]) gāyana is the one who makes mistakes in the rhythm of a song (sur); eleventh: kākī gāvana who has a bad voice and whose voice is like the cry of a crow; twelfth: vitāla<sup>222</sup> gāyana who makes mistakes in the meters of *tālas*; thirteenth: *m'tr'hyn* (*matrāhīna* [?]) gāvana is the one who makes mistakes in the pronunciations of the words in a *dhrupada* (song) to such a degree that the meaning [of the verses] is spoiled. Fourteenth: *pdhyn* [?] *gāyana* is the one who reduces [omits] the hemistich of verses in dhrupada.

Thus, these fourteen defects are internal to the singing, and the twelve remaining defects, which are external deficiencies, are as follows. First: hb'ry [?] gāyana is the one who sings while twisting the neck and opening the mouth widely or clenching the teeth;<sup>223</sup> second: *tmbky* (*tumbakī*) gāvana is the one who inflates the veins of his throat, and reddens his face while

pointed out that the list and definitions contain a considerable number of mistakes and errors making them confusing.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> In SR (p. 156) and SS (p. 487) this type of singer is described as a singer who sings with haste (SR) or in a hurry and is the insecure type (SS). The author of TH (p. 343) describes this type of singer as a singer who sings hastily and anxiously. <sup>218</sup> In *SR* (vol. ii. 156) and *SS* (ibid.) this type of singer is described as a singer who

has a shaky voice.

In SR (vol. ii. 156), LS (p. 214), and TMRR (p. 154) such bad singers are described as vikala. The author of (SR vol. ii. 156) writes that "one who sings the notes [*svaras*] inaccurately with less or more *śrutis* is (called) *vikala*."  $^{220}$  The authors of *TH* (p. 343) and *TMRR* (p. 152) mention a type of singer (*udghsta*)

<sup>[</sup>TMRR] or udghushta [TH]) whose performance loses all its charm and color when his voice falters in the upper register, i.e.  $t\bar{t}p$ . It is possible that our author means this type of singer.

In all mss at our disposal, this term has been reported differently and incorrectly. Yahyā Kābulī (LS, p. 215) and the author of SS (p. 487) mention the name of this type of singer as '*nn*'sk (anunāsika).

In all four mss the word is written as *t'lbrjt* as well as *t'lbrhb*.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> We have translated what is in the text. However, it should be pointed out that this part of the work shows a very clear misunderstanding of the original text made by either the author or the scribes of the archetype/hyparchetype who have mixed up three completely different defects here and written them all together. The defect which is discussed here actually comprises three completely different defects that are explained by other sources, e.g. TH (pp. 342-346), TMRR (152-4). These are,  $kar\bar{a}l\bar{i}$  (when a singer opens his mouth widely) (cf. *TMRR* [p. 152]);  $s\bar{u}tak\bar{a}r\bar{i}$  (ibid.) or sūtkārī (TH [p. 346]) when a singer clenches his teeth; and bakrī (cf. TMRR [p. 154]) or vakrī (TH [p. 345]) when he leans his head to the side while he sings.

singing; third: syrdsht (savadrsti [?]) gāyana who closes his eyes and strains his throat while singing;<sup>224</sup> fourth: *bkry* (*vakrī*) *gāyana* who twists his neck while singing; fifth: prs'y (prasārī) gāyana who stretches all his limbs while singing: sixth: krbhh [?] gāvana who puts his hand on his ears or his beard or holds his beard [in his hand] while singing; seventh: 'vdhm [?] gāvana is the one who sings one *svara* well and the six others badly/tastelessly; eighth: 'sth'nbhrsht (sthānabhraṣṭa) gāyana is the one who make mistakes when he sings the svaras and sthāna<sup>225</sup>; ninth: 'psr (apasvara) gāyana is the one who makes mistakes in the ascending and descending of the *svaras* [in a  $r\bar{a}ga$ ], so he sings another  $r\bar{a}ga$  [than he intends] which makes it impossible to recognize it;<sup>226</sup> tenth: mshrt (miśrita) gāyana is the one who mixes up several  $r\bar{a}gas$  when he sings *dhrupada* or  $\bar{a}l\bar{a}pa$ , so no specific  $r\bar{a}ga$  can be distinguished in his song;<sup>227</sup> eleventh: *nihsāra gāyana* who sings the songs expressionlessly;<sup>228</sup> twelfth: 'dst [?]  $g\bar{a}yana$  is the one who stretches his face, looking impudent while singing. And God knows best.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> SR (vol. ii: 157) and TH (p. 345) refers to s a type of bad singer who only closes his eyes as nimīlaka.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> The three registers, i.e. *mandra, madhya, tāra*. <sup>226</sup> In *SR* (vol. ii: 157) this type of singer is explained as one who omits notes when he sings. The author of TH(p. 345) explains that this kind of singer cannot keep the correct tune of *svaras* of a  $r\bar{a}ga$  and sings higher or lower than the tune.<sup>227</sup> This type of singer is described in *SR* (vol. ii: 157) in the following way:

<sup>&</sup>quot;Miśraka is known to be one who mixes up the śuddha and chāyālagā rāga-s, and also, when he intermixes (confuses) other rāga-s, he is known to be miśraka." According to Fakhr-al-Dīn Muhammad (TH, p. 346), miśra is a singer who mixes up the suddha, salanka, and samkīrņa-rāgas.

The author of TH (p. 342) counts this type of singer among the seven kinds of singers who have unpleasant voices.

## Part four: On the description and explanation of various types of gīta (music), which is called prabandhādhyāya in Hindī, and their features

One should know that guvandigi (composition) is of two kinds; the first one is ghavr-i bastah [not composed, i.e. improvised],<sup>229</sup> whose description is dealt with in previous parts ( $b\bar{a}bs$ ). The second one is *bastah* [composed]. and it is of two types, the first one called m'rg (mārga) and the second one dvsv (deśī).

Thus, the *mārga* is of four kinds, first:  $gyt (g\bar{t}ta)$ , which is of twenty types; second: dhrpd (dhrupada), which is of five types; third: chhnd (chanda), and it is of one type; fourth, dhru (dhruva), and it is also of one type.

And the deśī is of several types, such as qv'l'y ( $qavval\bar{l}$ ), <u>khy'l</u></u> (*khayāl*) of each region, *hvly* (*holī* [?]), *krkhh* (*karkhā*),<sup>230</sup> s'dr'h (sādara),<sup>231</sup> and b'r  $(b\bar{a}ra)^{232}$  and like that.

But, gīta is of twenty kinds which have been listed in the book of sangīt in the following way: *jhvmr'* (*jhūmrā*),<sup>233</sup> knth'phrn (kanthephirana [?]), svl'd [?], svrjprk's (sūrajaprakāśa), 'm'tlk [?]; dhv' (dhruvā); m'th' (*māţhā*); prbnd (prabandha); g'y [?]; 'rdv [?]; <u>ch</u>hvnr' [?]; brsd (bhrast [?]); 'stt (sthit [?]): surāvartanī and so on.

<sup>229</sup> Distinguishing between composed (nibaddaha) and improvised (anibaddha) music has been discussed in both SR (vol. ii, 209–213) and SS (p. 356). There, the author employed two terms to describe these two genres or kinds of music, namely anibaddha for improvised music and nibaddah for composed music. Here, however, we can also interpret these two Persian words as standing for *gandharva* or classical music and gāna or popular music, due to the fact that the Persian author discusses two main kinds of music which are gandharva and gana. This ambiguity is also in

two main kinds of music which are *gandharva* and *gana*. This ambiguity is also in the original Sanskrit text, as has been noted by the translator of SR (vol. ii. 211f.). <sup>230</sup> The author of *TH* (p. 354) refers to this kind of vocal music as *kadkā* and *karkā*, while the author of *TMRR* (p. 116) notes it as *karkhā*. <sup>231</sup> The author of *TH* (ibid.) refers to this vocal form as *sadara* and *sadada*. <sup>232</sup> The author of *TH* (p. 354f) calls this musical form *bāda* and *bāra*. <sup>233</sup> In *TMRR* (p. 95) this musical form is described as follows: "It is composed in four lines the theme hence the project of gada. But the interstrict itself to  $\frac{1}{2}$  for

four lines, the theme being the praise of gods. Rhythmically, it restricts itself to *tālas* exclusively."

So, the gīta consists of seven parts, first: brd (biruda), and it concerns eulogizing kings,<sup>234</sup> either [their boldness in] wars or [their skill at] riding; second: sa ri ga ma pa dha ni;<sup>235</sup> third: tnb '' [?]; fourth: 'k'r (ākār [?]); fifth: the letters of the syllables of the mrdng (mridanga/mrdanga)<sup>236</sup>; sixth: p't(*pāta*) that is to say the aforementioned letters/sounds; seventh: *tntn*' (tantanā). Furthermore, the first part [i.e. biruda] should be meaningsful and the six others meaningless.<sup>237</sup>

And *chanda* is of two kinds, one of which consists of four lines<sup>238</sup> and the second of two lines/sections, like *dhrupad*, but in one of the languages of India which is called *bh'kh'* (*bhākhā* [*bhāsā*])<sup>239</sup>, besides the Sanskrit, and can be in the *mrhnty* [?] language.

And *dhruva* consists of six lines/sections in such a way that two lines/sections are in a *tāla* and four others in another *tāla*.

And *dhrupada* is of five types: the first one with five sections; the second one with four lines/sections; the third one with three lines/sections; the fourth one with two lines/sections: and the fifth one with one line/section. And their names are such that the first line is called 'dgr'h (udgrāha) in the manner of the 'sth'y (sthāyī); the second one is called myl'pk (melāpaka); the third one is called 'ntr' (antara); the fourth is called *bhvg* (*bhoga*); and the fifth is called *'bhvg* ( $\bar{a}bhoga$ ), and this half verse/line [section] is also called *dh't* v *m't* (*dhātu* and *mātu*),<sup>240</sup> and the reason that it is called *dhrupada* is that *dhrupada* means "pole" (axle), so its first line/part is

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> The author of *TMRR* (p. 93) writes that  $g\bar{t}ta$  is meant to praise both the gods and king. Here, the author of *Shams al-asvāt* has probably deleted "the gods" due to fact that he was a Muslim and did not believe in Hinduism.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ramanathan (1999: 518) discusses svara in chapter four of his book, writing that "Svara refers to the symbols, sa, ri, ga, etc. which indicate the svara-s, sadja etc., as well as the syllables sa, ri, ga, etc. sung on the corresponding pitches... Sa, ri ga, etc. differ from other sets of meaningless syllables in this respect - these syllables have fixed pitches of utterance. The syllable sa has to be sung where the seventh sadja is located and the syllable ri where the svara rsabha is located. However, the syllables as constituents of the verbal text are meaningless."

The author of TH (p. 352) mentions the name mrdng (mridanga), which is a percussion instrument, in connection with the description of *dhrupada*. According to him, the words/syllables (*alfaz*) of the usul (musical metrics/rhythmical pattern or figures) of mrdng do not have any meaning and are applied just for the sake of rhythms and melodies, for instance dimkat, kitlag.

According to Rasakaumudī (Śrīkantha, 1963: 33), parabandha consists of six parts, namely "svara (these are musical notes: sa, ri, ga, etc.); tāla; pada (words conveying meaning); tena (auspicious words such as tenna tenna); pāța (particular sounds of instrument); *biruda* (singing the glory of someone [God, king etc.])". <sup>238</sup> Sarmadee (*TMRR*, p. 177) translates *mista* as song-part, movement. It was

common in Arabic and Persian that different sections in the musical forms were described with the help of *bayt* (couplet) or *misra*' (line/hemistich).

 $<sup>^{239}</sup>$  The dialect of districts of Agra and Mathurā.  $^{240}$  The author of *TMRR* (pp. 174f) mentions these two terms in connection with "the qualities of full-fledged Master of Art", noting that *dhātu* means *naghmah* [melody] and mātu means alfāz (the words/verses). Shringy (SR, vol. ii. 224) describes the *dhātu* as the "tonal structure" and the *mātu* as the "verbal structure".

fixed like an axle and doesn't move from its place; therefore it is called *dhrupada*. And its first line/part is derived from (arises from) the first *svara*, the second half verse/line from the third *svara*, the third line/part from the seventh or eighth *svara*, and the fourth line/part from the fifth *svara*, and the fifth line/part from the fifth *svara*.

And *chanda* and *dhruva* are used in this way in five lines/parts, and these lines are also called *dhātu* and *mātu*.

Since the sections/parts of  $g\bar{t}a$  and its various types, and the sections/parts of *chanda*, *dhruva*, and *dhrupada* which have been described in the chapter and in the original work were very long, this humble one has abridged them, reporting in this concise [treatise], so readers will not grow weary of reading it. The end of the chapter.

# Part five: On the explanation of the rules of *dastak-zadan* [(keeping the rhythm by) clapping the hands (i.e. the knowledge of rhythm)] which is called *tālādhyāya*

Since this was the longest chapter in the original [book], an abridgement of it will be presented in this concise [treatise], so that the reader will not be made weary.

It is said in this way that the number of *tāla* is many. However, what are usually used/employed in *gīta*; *chanda*; *dhruva*; *dhrupada*; *s'dr'* (*sadara*); *m'rv* (*mārū* [?]); *hvli* (*holī* [?]); *qavvālī*; each region's <u>khayāl</u>, like *Hindī* (Indian) <u>khayāl</u>, *Gwaliori* [<u>khayāl</u>], *Mārāvari* [<u>khayāl</u>], *Purvi* [<u>khayāl</u>], <u>Khayrābādī</u> [<u>khayāl</u>], *Bangālī* (Bangali) [<u>khayāl</u>], *Dakhanī* (Deccani) [<u>khayāl</u>], Khnry [?] [<u>khayāl</u>], Dpky [?] [<u>khayāl</u>], Mrhnty (Marathi [?]) [<u>khayāl</u>], Lāhūrī (Lahorean) [<u>khayāl</u>], Tabatī (Tibetean) [<u>khayāl</u>], Ka<u>sh</u>mīrī (Keshmirian) [<u>kh</u>ayāl], Welāyatī (country) [<u>kh</u>ayāl], 'Arabī (Arabic) [<u>kh</u>ayāl], qavl, Fārsī (Persian) [<u>kh</u>ayāl] and Jangalī [<u>kh</u>ayāl], which have a raw/plain pattern and are used in them, are eleven [in number]. Other tālas are so long that they are not employed in songs or in dance. In case they are used, they do not sound elegant. Thus, they will not be mentioned [here].

So, the elements of all  $t\bar{a}las$  are as follows: 'ndrt (anudruta); drt (druta); br'm drt (virāma) druta; lgh (laghu); virāma laghu; gr (guru); and plt (pluta). These seven elements can be accounted for in a method in such a way that if someone beats a finger of his right hand on the left hand, and as the equivalent of the amount of that beat he says the letters t t, that will be anudruta. And if he beats two fingers and says t y t y, it will be druta; and if he beats three fingers and equivalent to it says t 't h, that amount is called druta virāma; and if he beats the whole [right] hand on [the left] hand and says t 'y t 'y, [it] will be laghu; and if he says t 'y y h, [it] will be laghu virāma; and if he says t 'y when he beats once [one hand on the another] hand and twice without beating [hands], it will be pluta.

In other words, a *m'tr'r* (*mātrā*) is ...<sup>241</sup> anudruta. And a half *mātrā* is a durta; three-quarters of a mātrā is a druta virāma; and one mātrā is a *laghu*, and one and a half *mātrā* are a *laghu virāma*, and two *mātrā* are a guru, and three *mātrās* are a *pluta*.

By another method, in order to recognize these seven elements, five letters/signs have been designated, and these are as follows: K, J, S, T, P, the sum of which will be *kjstp* [*ka*, *ja*, *sa*, *ta*, *pa*]. So, if we beat the right hand on the left one, saving these five letters, it will be the *matra*; and if we divide five into two, it will be two and half letters/signs, and if we say those letters [i.e. two and half] and at the same time we clap both hands, it will be the *druta*. And equally with these five letters/signs, it will be the *laghu*; and [with the] double of those letters and clap twice and again say those letters, it will be the guru; and three mātrās are called a pluta, and a mātrā is called the *laghu*, and two *mātrās* are called the *guru*.

And these eleven *tālas*, which are the abstract of all *tālas*, contain the aforementioned elements. Accordingly, the names of the *tālas* are as follows. First: 'dt'l (addatāla); second: ykt'ly (ektāli) tāla;<sup>242</sup> third: psdh-(parast [?]) ektāli tāla; fourth: sm (sama) tāla; fifth: jhmp (jhampā) tāla; sixth trnglyl (turangalīla) tāla; seventh: rvpk (rūpaka) tāla; eighth: tvvr' (tevar [?]) tāla; ninth: 'th'ty (athātī [?]) tāla; tenth: prsdh 'th'y (parast athātī [?]) tāla; eleventh: chtlgn (citlagan [?]) tāla.

The *jhampa tāla* is called *furūdast* in Persian and is applied in various ways in all [types of] *gavl*. And the *turangalīla* is called *sūrfākhtah* and the chtlkn (citlagan [?]) is called savārī. Apart from these three tālas, no other one is used in *qavvālī*.

The method of recognizing these eleven *tālas* is as follows. First: addatāli, comprising three mātrās, namely two drutas and two laghus.<sup>243</sup> The ektāli tāla has two mātrās, i.e. two drutas and a laghu.<sup>244</sup> The psdh-(parast [?]) ektāli tāla has four mātrās, that is, two laghus and one guru. The sama tāla consists of three mātrās, that is, two drutas which come after two *laghus.*<sup>245</sup> The *ihampa tāla* consists of two *mātrās*, that is, one *laghu* and two drutas.<sup>246</sup> And the turangalīla tāla comprises two and a half mātrā with a

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> A word or two are not readable here in all four mss. However, the author presumably discusses the time value of the *anudruta* in comparison with a longer musical time value, the *mātrā*. According to the author of *TH* (p. 434) an *anudruta* is a quarter of a mātrā.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Anṣārī (*TH*, p. 452) refers to this *tāla* as "*ektāli tāla*". <sup>243</sup> According to the author of *TH* (p. 450), this *tāla* comprises five *mātrā*s, i.e. two laghus and two drutas and then two more laghus. However, the author of LS (p. 417) describes it as a  $t\bar{a}la$  with one *druta* and two *laghus*. However, the datafor of ES (p. 417) describes it as a  $t\bar{a}la$  with one *druta* and two *laghus*. <sup>244</sup> The author of *TH* (p. 452) writes that it consists of a half  $m\bar{a}tr\bar{a}$ , i.e. one *druta*. <sup>245</sup> In keeping with the *TH* (p. 442), it contains two and a quarter  $m\bar{a}tr\bar{a}$ , that is, one

laghu, one druta, and one druta virāma.

According to TH (p. 445), the tāla has three and a half mātrā, namely one guru and three *drutas*.

*druta* a *virāma laghu*, and a *laghu*.<sup>247</sup> The *rūpaka tāla* consists of a half *mātrā*, i.e. a *druta*, a *virāma laghu* and a *laghu*.<sup>248</sup> The *tyvr*' (*tevar* [?]) *tāla* comprises two *mātrās*, that is, two *drutas* and a *laghu*. The *'th'ty* (*athātī* [?]) tāla consists of three mātrās, i.e. three laghus. The prsdh 'th'y (parast athātī [?]) *tāla* comprises three half *mātrās*, that is, a *virāma laghu* and two *laghus*. The *chtlgn* (*citlagan* [?]) *tāla* consists of four *mātrās*, that is, a *virāma laghu*, then a *laghu*, and finally a *virāma laghu*. God knows best.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> The author of *LS* (p. 411) describes this as a *tāla* comprising two *drutas*, and a *virāma* (it is not clear if it is *druta* or *laghu virāma*) and again two *drutas*. <sup>248</sup> According to the author of *TH* (p. 453), this *tāla* contains two and a quarter

*mātrās*, that is, one *laghu*, one *druta*, and one *druta virāma*.

# Part six: On [musical] instruments and their features which is called *vādādhyāya*

You should know that all instruments are of four kinds, first: *tt* (*tat/tanta*);<sup>249</sup> second: *btt* (*bitat/vitata*); third: *skhr* (*sikhara*); fourth: *ghn* (*ghana*).

The *tat* are such that we fasten/fit strings on them and play them, like the  $bn (b\bar{v}n/v\bar{v}n\bar{a}]$  and the like. The *vitata* are such that we cover them with the skin of an animal and play them, like the *mridanga/mrdanga* and the like. The *sikhara* are such that they are played by the strength of blowing, such as *nay* and the like. And the *ghana* instruments are such that they are played with the hand, such like the *mnjyrh* (*manjīrā*) and the like.

The  $b\bar{i}n/v\bar{i}n\bar{a}$  is the foremost instrument among the *tat/tanta* instruments; the *mridanga/mrdanga* is the formost instrument among the *vitata* instruments; the *b'nsry* (*bānsurī*) is the foremost instrument among the *sikhara* instruments, and the *manjīrā* is the foremost instrument among the *ghana* instruments.

You should know that the generic name for the *tat/tanta* instruments is  $b\bar{\imath}n/v\bar{\imath}n\bar{a}$  in India, and they are of twenty-four kinds, such as *rb'b* (*rubāb*) and the like. The generic name for the *vitata* is *mridanga/mrdanga* and they are of fifteen kinds, such as *dhl* (*duhul/dhul*) and the like. And the generic name for the *sikhara* [is]  $b\bar{a}nsur\bar{\imath}$ , and they are of twelve kinds, such as *srn'* (*surnā*) and the like. And the generic name for ghana [is] *manjīrā*, and they are of six kinds such as *jltrng* (*jal-taranga*) and the like.

There are seven types of players of the  $b\bar{n}/v\bar{n}a$ , and four types of players of the *mridanga/mrdanga*, and two types [player of] the *bānsurī*, and four types of [players of]  $t\bar{a}la$  [i.e. *ghana*]. Thus, if I explain in detail the qualities of good and bad players in this book, it will be very long. Therefore, I have tried to be brief and finish [the book] by praising the God of the earth and heavens.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Anṣārī (TH, p. 586) notes this term as tantu.

### Bibliography

Abul Fazl-i-Allámí, (1894) Áin i Akbarí, trans. Jarrett, H. S. Calcutta.

Abū al-Fazl ibn Mubārak (1872–94) *The Áin i Akbari*, vols. i–iii, trans. Blochmann, H.; Calcutta.

Ahmad, N. P. (1984) *Hindustani music: A Study of Its Development in Seventeenth and Eighteen Centuries*; New Delhi.

Alam, M. Delvoye, F. & Gaborieau, M. (ed.) (2000) *The Making of Indo-Persian Culture: Indian and French Studies*, New Delhi.

Ashraf, M. H. M (1997), Concise Descriptive Catalogue of Persian Manuscripts in the Salar Jung Museum & Library, vol. xi; Hyderabad.

Rangaramanuja Ayyangar, R. (1972) History of South Indian (Carnatic) Music; Bombay.

Bahār, M. T. (1369/1990) Sabk-shināsī, vol. 3; Tehran.

Basham, A. L. (ed.) (1975) A Cultural History of India, Oxford.

Brown, K. B. (2006) "Evidence of Indo-Persian Synthesis?" in *Journal of the Indian Musicological Society* 36–37 (2006); pp. 89–103.

(2007) "Did Aurangzeb Ban Music? Questions for the Historiography of His Reign" in *Modern Asian Studies* 41/1 (2007), pp. 77–121.

Craven, R. (1997) Indian Art; London.

Dale, S. F. (2010) *The Muslim Empires of the Ottomans, Safavids, and Mughals*; Cambridge.

Dāni<u>sh</u>pa<u>zh</u>ūh M. T. (1349/1970) "Ṣad va sī va and a<u>s</u>r-i fārsī dar mūsīqī", in magazine *Hunar va mardum*, nos. 94–100; Tehran.

Dattilam (1970) *Dattilam: A Compendium of Ancient Indian Music*, Introduction, translation and commentary Nijenhuis, E. Wiersma-te; Leiden.

Eklund, S. (1987–8) 'The Traditional or the Stemmatic Editorial Technique' *Annales Societatis Litterarum Humaniorum Regiae Upsaliensis*; Uppsala, pp. 33–49.

Eliade, M. (1990) *Yoga: Immortality and Freedom*, trans. Trask, W. R. (2<sup>nd</sup> ed. [9th printing]); New York/New Jersey.

Ethé, H. (1903) *Catalogue of Persian Manuscripts in the Library of the India Office*, vol. i; Oxford.

Fallahzadeh, M. (2005) Persian Writing on Music: A study of Persian musical literature from 1000 to 1500 AD; Uppsala.

(ed. & trans.) (2009), *Two Treatises – Two Streams: Treatises from the Post-Scholastic Era of Persian Writings on Music Theory*; Bethesda, Maryland.

Faqīrullāh (Nawab Saif Khan) (1996) *Tarjuma-i-Mānakutūhala & Risāla-i-Rāgadarpaņa*, ed. Sarmadee, <u>Sh</u>. Delhi.

Ghunyat al-munyah, (1978) ed. Sarmadi, Sh.; Bombay.

Ghunyatu' l-monya, (2003) trans. Sarmadee, Sh.; New Delhi.

Hukk, M. A. et al. (1925) A Descriptive Catalogue of the Arabic and Persian Manuscripts in Edinburgh University Library; Hertford.

Islam, R. (1957) Indo-Persian Relations; Teheran.

Keay, J. (2000) India: A History; New York.

Massoudieh, M. T. (1996) *Répertoire International des Sources Musicales: Manuscrits Persans Concernant la Musique*; München.

Mīrzā <u>Kh</u>ān b. Fa<u>kh</u> al-Dīn Muḥammad (1354/1975) *Tuḥfat al-hind*, ed. Anṣārī, N.; Tehran.

Muḥammad Bāqir Najm-i <u>S</u>ānī (1989) Advice on the Art of Governance: Mau'iẓah-i Jahāngīrī, ed. and trans. Alvi, S. S.; New York.

Munzavī, A. (1351/1972) Fihrist-i nuskhihā-yi khattī-yi fārsī, vol. v; Tehran.

Mu'tamid Khan (1865) *Iqbāl-nāmah-i Jahāngīrī*, eds. 'Abd-al-Ḥayy, M. and Ṣāḥibān, A. A. Calcutta.

The Nāţyaśāstra (1999) trans. Rangacharya, A. 3<sup>rd</sup> ed.; New Delhi.

Ramanathan, N. Musical Form in Sangītaratnākara; New Delhi.

Renolds, L. D. & Wilson, N. G. (1991) Scribes and Scholars; Oxford.

Ritter, R. M. (2006) The Oxford Guide to Style; Oxford.

Rypka, J. (1968) History of Iranian Literature; Dordrecht.

Sangītaśitomaņi: A Medieval Handbook of Indian Music (1992) (ed. & tr. Nijenhuis, E. te); Leiden.

Śārngadeva (2007) Sangītaratnākara of Śārngadeva: Sanskrit text and English translation with comments and notes, vols. 2, (ed. tr. Shringy, R. K.); New Delhi.

Schimmel, A. (1973) *A History of Indian Literature: Islamic Literatures of India*; Wiesbaden.

Sharma, P. L. (1998) *Śarngadeva and His Sangīta-ratnākara* (Proccedings of the Seminar Varanasi 1994), New Delhi.

<u>Sh</u>īr-'Ali <u>Kh</u>ān Ludī (1377/1999) *Tazkarah-i mir'āt al-<u>kh</u>ayāl*, ed. Hassani, H.; Tehran.

Spear, P. (1970) A History of India, vol. 2; Harmondsworth.

Śrīkantha (1963) Rasakaumudī, ed. Jani, A. N.; New Delhi.

West, M. L. (1973) *Textual Criticism and Editorial Technique: Applicable to Greek and Latin Texts*; Stuttgart.

Yahyā Kābulī (1999) Lahjāt-i Sikandarshāhī, ed. Sarmadee, Sh.; New Delhi.

#### **Reference Works**

The Bounteous Koran, (1984) trans. Mir Ahmad Ali, S. V.; New York.

*The Garland Encyclopedia of World Music* (2000) vol. 5 (South Asia: The Indian Subcontinent), ed. Arnold, A.; New York and London.

The New Grove Dictionary of Music and Musicians (1980) vol. 9, ed. Sadie, S.; London.

The Meaning of the Glotious Koran, (1953) trans. Pickthall, M. M.; New York.

Roychaudhuri, B. (2007) *The Dictionary of Hindustani Classical Music*, reprint (1st ed. 2000); Delhi.

#### Manuscripts

*Asāmī-yi sur* by an anonymous author:

- The Bodleian Library Ouseley 158 (136b-138a).

Kashf al-avtār by Qāsim b. Dūst 'Alī al-Bukhārī:

The British Library Or 2361 (ff. 239b-245a).

Ma 'rifat al-nagham by Abu al-Hassan:

- The Bodleain Ouseley 160 (ff. 72a-74a).

Miftāh al-surūd by Qāżī-Husayn b. Khvājah Tāhir b. Khvājah Muhammad Qāżī:

- The British Library 714, I.O. 3243;
- The Bodleian Library, Ms. Pers, C. 38).

*Risālah-i 'Ivaz Muḥammad Kāmil-<u>Kh</u>ānī dar 'amal-i bayn va ṭhāṭah-i rāg-hā-yi hindī* by 'Ivaz Muḥammad Kāmil-<u>Kh</u>ānī:

- The Bodleian Library, Ouseley 158 (ff. 123<sup>v</sup>-130<sup>r</sup>).

*Risālah-i Kamāl-<u>Kh</u>ānī dar bayān-i thātah ya nī navā<u>kh</u>tan-i sāz-hā va kūk kardan ta az pardah nayuftad by 'Ivaż Muḥammad Kāmil-<u>Kh</u>ānī:* 

- The Bodleian Library, Ouseley 158 (ff. 133<sup>v</sup>-136<sup>r</sup>).

Shams al-așvāt by Ras Baras:

- The British Library, I.O. 1746.
- The British Library, I.O. LXX 28.
- Edinburg, Edinburgh University Library, New Coll., Pers. (Or. Ms. 585/3).
- Manchester, The John Rylands University Library (The University of Manchester), 346.

Tarjumah-i Pārijātaka (of Ahobala) by Mīrzā Rawshan Żamīr:

- The British Library: Egerton 793; I.O. 808; I.O. 644; I.O. LXXII, W. 113.

Tuhfat al-advār by 'Ināyat-Allāh b. Mīr Hājjī al-Hiravī:

- The Bodliean Library, Ouseley 30 (ff. 50a-52b).

*Tuḥfat al-hind* by Mīrzā <u>Kh</u>ān b. Fa<u>kh</u> al-Dīn Muḥammad:

- The Bodleian Library, Ms. Whinfield 11 (ff. 110b-155b);
- Staatsbibliothek zu Berlin, orient. Quart 214 (ff. 197a-207b).

Uşūl al-naghamāt by Ghulām Rizā (b. Muhammad Panāh):

- The British Library I.O. 2083.

## Index of musical terms

The figure before the colon indicates the part  $(b\bar{a}b)$  and after the colon indicates the chapter (fasl) in which the term is used (in both the Persian and English texts). A single figure without a colon indicates the part  $(b\bar{a}b)$ . However, if a term is used in more than one chapter (fasl) of a part, the number of the part is always written and separated by a comma from the next  $b\bar{a}b$  and fasl.

| Parts<br>and | Sources         | Terms                                   |                              |
|--------------|-----------------|-----------------------------------------|------------------------------|
| chapters     |                 | Sanskrit/Hindi                          | Persian/Urdu<br>(فارسی/اردو) |
|              |                 | A/E/I/U/S/Y                             | ١                            |
| 1:9          | SR, SŚ          | abhirudgatā                             | ابهردگتا                     |
| 4            | SR, SŚ,         | ābhoga                                  | ابھردگتا<br>ابھوگ            |
|              | TMRR            |                                         |                              |
| 2:1          | SR, SŚ,         | upāṅga                                  | اپاانگ                       |
|              | TMRR            |                                         |                              |
| 1:2          | SR<br>SD TH     | apāna _                                 | اپان<br>اپسر گاین            |
| 3:7          | SR, TH,<br>TMRR | apasvara gāyana                         | اپسر کاین                    |
| 1:2          | IMKK            | apusta dhn (dhvani /dhun [?])           |                              |
| 1:2          | -<br>TH         | apușța unii (unvani /unun [ : ])<br>ati | اپشت دهن (؟)<br>ات           |
| 1:7          | -               | ati vikrta                              | ہے۔<br>ات بکرت               |
| 1:7          | -               | ati tdhvt (tadvat [?])                  | . ر<br>ات تدهوت (؟)          |
| 1:9          | SR, SŚ          | uttarāyatā                              | اترايتا                      |
| 1:9          | SR, SŚ          | uttaramandrā                            | اترمندرا                     |
| 1:2          | -               | atisūkṣma (dhvani/dhun [?])             | انسوچهم دهن(؟)               |
| 1:7          | -               | ati kākalī                              | ات کاکلی                     |
| 1:8, 2:2     | $(HDCM)^{250}$  | ati komala                              | ات کومل                      |
| 2:2          | -               | ati komalasvara                         | ات کوملسر                    |
| 1:7          | -               | ati kaiśik                              | ات کیسک<br>اتبات (۵) تا      |
| 5            | -<br>CD CĆ      | 'th'ty (aṭhātī [?]) tāla                | اتھاتی (؟) تال               |
| 1:7          | SR, SŚ          | acyuta                                  | اچت<br>ادا                   |
| 1:2          | SR              | idā                                     | 121                          |

<sup>250</sup> The secondary source.

| 1:2<br>2:2<br>5<br>4<br>1:2<br>3:7<br>1:9,<br>1:10, | SR<br>TH, TMRR<br>SŚ<br>SR, SŚ<br>SR<br>-<br>SŚ | udāna<br>adānā<br><i>addatāla</i><br>udgrāha<br>'d (ādhāra [?]) (cakra)<br>'dst [?] gāyana<br>ārcika | ادان<br>ادانا<br>ادتال<br>ادگراه<br>ادست (؟) گاین<br>آرچک |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 1:11<br>4<br>1:3, 1:9<br>2:2                        | -<br>SR<br>TH, TMRR                             | 'rdv [?]<br>ārohī<br>āsāvarī                                                                         | اردو<br>آروهی<br>اساوری                                   |
| 3:4                                                 | SR, SŚ                                          | sphurita                                                                                             | اسپهرت*                                                   |
| 4                                                   | -                                               | 'stt (sthit [?])                                                                                     | استت (؟)                                                  |
| 3:7                                                 | SR, SŚ, TH,                                     | sthāna                                                                                               | استهان                                                    |
| 3:2<br>3:7                                          | TMRR<br>-<br>SR, TH,<br>TMRR                    | sthāna-ālāpa<br>sthānabhraṣṭa gāyana                                                                 | استهان الاب<br>استهان بهر شت<br>گاین                      |
| 3:2                                                 | -                                               | 'sth'nk (sthāna-[?]) (svara)                                                                         | استهانک(؟)سر                                              |
| 1:3, 4                                              | SR                                              | sthāyī                                                                                               | استهایی/استهائی                                           |
| 3:3                                                 | SR, SŚ                                          | sthāya-bhañjanī                                                                                      | استهاییبهنجنی                                             |
| 1:2                                                 | SR                                              | yaśasvinī                                                                                            | اسوان                                                     |
| 1:9                                                 | SR, SŚ                                          | aśvakrantā                                                                                           | اسوکرنتا                                                  |
| 4                                                   | SŚ                                              | ākār                                                                                                 | آکار                                                      |
| 1:6                                                 | SR, SŚ                                          | ugrā                                                                                                 | اگرا                                                      |
| 3, 3:1,<br>3:2, 3:3,<br>3:7<br>1:9                  | SR, SŚ, TH,<br>TMRR<br>SR, SŚ                   | ālāpa<br>ālāptā                                                                                      | آلاپ<br>آلاپتا                                            |
| 1:6                                                 | SR, SŚ                                          | ālāpinī                                                                                              | آلاینی                                                    |
| 3:4                                                 | SR, SŚ                                          | ullāsita                                                                                             | الاست                                                     |
| 1:14                                                | SR, SŚ                                          | alankāra or alaņkāra                                                                                 | النکار                                                    |
| 1:2                                                 | SR                                              | 'lnyh' (alambusā [?])                                                                                | النیها                                                    |
| 2:2                                                 | -                                               | 'lhy' (alhaiya [?])                                                                                  | الهیا                                                     |
| 1:1                                                 | SR                                              | anāhata (nāda)                                                                                       | اناهت (ناد)                                               |
| 1:5                                                 | SR                                              | anuvādī                                                                                              | انبادی                                                    |
| 1:7                                                 | SR, SŚ                                          | antara                                                                                               | انتر                                                      |
| 4                                                   | SR, TH                                          | antarā                                                                                               | انتر ا                                                    |
| 3:2                                                 | -                                               | 'ntr'yk-sr (āntarika-[?]) svara                                                                      | انترایک(؟)سر                                              |
| 5                                                   | TH                                              | anudruta                                                                                             | اندر ت                                                    |
| 3:4                                                 | SR, SŚ                                          | āndolita                                                                                             | اندولت                                                    |
| 1:3                                                 | SR, SŚ                                          | aṁśa                                                                                                 | انس                                                       |
| 3:5                                                 | SR, SŚ, TH                                      | anukāra                                                                                              | انکار                                                     |
| 2:1                                                 | Sr, SŚ                                          | āṅga                                                                                                 | آنگ                                                       |
| 4                                                   | -                                               | 'm'tlk (?)                                                                                           | اماتلک (؟)                                                |
| 1:9,                                                | SR, SŚ                                          | auḍuva                                                                                               | اودو                                                      |
| 1:10, 2:2                                           |                                                 |                                                                                                      |                                                           |

| SR, SŚ     | uddișța                                                                       | اودشت                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| -          | 'vdhm (?) gāyana                                                              | اودهم (؟) گاین                                                                                                                                                                                                                                                         |
| SR         | avarohī                                                                       | اوروهي                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            |                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| SR, SŚ     | āhata (gamaka)                                                                | اهت (گمگ)<br>اهت (ناد)                                                                                                                                                                                                                                                 |
| SR         | āhata (nāda)                                                                  | اهت (ناد)                                                                                                                                                                                                                                                              |
| TH         | ahīra-nāṭa/naṭa                                                               | اهیرناٹ                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -          | 'yt (?)                                                                       | ايت (؟)                                                                                                                                                                                                                                                                |
| SR, SŚ, TH | ekala                                                                         | ایکل                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| TH, TMRR   | aiman                                                                         | ايمن                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| -          | aiman-vasanta                                                                 | ايمنبسنت                                                                                                                                                                                                                                                               |
| TH, TMRR   | aiman-kalyāṇa                                                                 | ایمنکلیان                                                                                                                                                                                                                                                              |
| TH, TMRR   | aiman-kedārā                                                                  | ایمنکیدار ا                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            | -<br>SR<br>SR, SŚ<br>SR<br>TH<br>-<br>SR, SŚ, TH<br>TH, TMRR<br>-<br>TH, TMRR | <ul> <li>'vdhm (?) gāyana<br/>avarohī</li> <li>SR số</li> <li>āhata (gamaka)</li> <li>SR āhata (nāda)</li> <li>TH ahīra-nāṭa/naṭa</li> <li>'yt (?)</li> <li>SR, SŚ, TH ekala</li> <li>TH, TMRR aiman</li> <li>aiman-vasanta</li> <li>TH, TMRR aiman-kalyāṇa</li> </ul> |

L

# B/V

|           |             |                              | •               |
|-----------|-------------|------------------------------|-----------------|
| 1:2       | -           | vāta                         | باد             |
| 6         | -           | vādādhyāya                   | بادادهیای       |
| 1:5, 3:2  | SR          | vādī                         | بادى            |
| 4         | TH          | bāra                         | بار             |
| 1:2       | SR          | vāruņī                       | بارنى           |
| 2:2       | TMRR        | bāgeśrī                      | باگیسر ی        |
| 6         | TH          | bānsurī                      | بانسر ي         |
| 1:5       | SR          | vivādī                       | ببادى           |
| 2:2       | TH, TMRR    | vibhāsa                      | ببهاس           |
| 3:7       | -           | bp'kl (?) gāyana             | بپاکل (؟) گاین  |
| 3:7       | SR, TH,     | vitāla gāyana                | بتال گاین       |
|           | TMRR        |                              |                 |
| 6         | TMRR        | bitat/vitata                 | بتت             |
| 1:6       | SR, SŚ      | vajrika                      | بجركا           |
| 1:9       | SR, SŚ      | b <u>ch</u> ytr' (citrā [?]) | بچيترا (؟)      |
| 1:5, 2:2  | TH          | varārī/barārī                | برارى           |
| 5         | SŚ, TH      | virāma (druta, laghu)        | برام (درت، لگه) |
| 4         | SR          | biruda                       | برد             |
| 4         | -           | brsd (bhraṣț?)               | برسد            |
| 3:5       | SR, SŚ, TH  | vrinda                       | برند            |
| 1:9       | SR, SŚ      | viśālā                       | بسالا           |
| 2:2       | SR, SŚ, TH  | vasanta                      | بسنت            |
| 1:2       | SŖ          | viśvodarā                    | بسودهرا         |
| 3:6       | SŚ          | vaśyakaṇṭha                  | بسيكههدت        |
| 1:7, 1:13 | SR, SŚ      | vikṛta                       | بكرت            |
| 3:7       | SR, SŚ, TH, | vakrī gāyana                 | بکری گاین       |
|           | TMRR        |                              |                 |
| 3:4       | SR, SŚ      | bali/vali                    | بل              |
| 2:2       | TH, TMRR    | bilāvala                     | بلاول           |
| 2:2       | TH, TMRR    | bilāvalī                     | بلاولى          |
| 2:2       | TH, TMRR    | bangālī                      | بنگالی          |
| 2:1       | SR, SŚ      | bhāṣāṅga                     | بهاکهاانگ       |
| 2:2       | TH, TMRR    | bihāgarā                     | بهاگرا          |
|           |             |                              |                 |

| 3:5 | SR, SŚ, TH | bhāvaka                    | بهاوك      |
|-----|------------|----------------------------|------------|
| 2:2 | TH, TMRR   | bahulī                     | بهلى       |
| 3:3 |            | bhañjanī                   | بهنجنى     |
| 2:2 | TH, TMRR   | bhopālī                    | بهوپالي    |
| 3:6 | -          | bhvkn (bhūshaṇ [?]) gāyana | بھوکن گاین |
| 4   | SR         | bhoga                      | بهوگ       |
| 1:2 | SR         | vyāna                      | بیان       |
| 3:6 | -          | bydh' (vrddhaka [?])       | بیدها (؟)  |
| 2:2 | TH, TMRR   | bhairon/bhairava           | بهيرون     |
| 2:2 | TH, TMRR   | bhairavī                   | بهيروى     |
| 2:2 | TMRR       | bhimapalāsī                | بهيمپلاسى  |
| 6   | SŚ, TH,    | bīn/vīņā                   | بين        |
|     | TMRR       |                            |            |

L

# Р

|           |                      |                                      | *                                     |
|-----------|----------------------|--------------------------------------|---------------------------------------|
| 4         | SR                   | pāța                                 | پات                                   |
| 2:2       | TH, TMRR             | paṭamanjarī                          | پٽمنجري                               |
| 3:7       | -                    | pdhyn (?) gāyana                     | پُدهين گاين                           |
| 1:2       | SR                   | prāņa (vāta)                         | پران (باد)                            |
| 1:2       | SR                   | pr'n (sahasrapatra [?]) (cakra)      | پران (؟) (چکر)                        |
| 4         | SR, SŚ, TH,          | prabandha                            | پربندها/پربند                         |
|           | TMRR                 | I                                    |                                       |
| 4         | SR                   | prabandhādhyāya                      | بربندهاادهياى                         |
| 3:2       | SR, SŚ               | pratigrahaņikā                       | ؠڔؾڲۿڹڮٳ                              |
| 2:2       | TH, TMRR             | parja/paraja                         | پرج/ پرجی                             |
| 1:6       | SR, SŚ               | prasāriņī                            | بر سار نے                             |
| 3:7       | SR, TH,              | prasārī gāyana                       | پرسارنی<br>پرساری گاین                |
|           | TMRR                 | F 8)                                 |                                       |
| 5         | _                    | prsdh 'th'y (parast aṭhātī [?]) tāla | بر سدہ اتھاتے (؟)                     |
| -         |                      | France (1. ) (France (1.))           | پرسدہ اتھاتی (؟)<br>تال               |
| 5         | _                    | prsdh (parast [?]) ektāli tāla       | بر سدہ (؟) بکتالی                     |
| c         |                      | proun (paraor [.]) entant tana       | تاں<br>پرسدہ (؟) یکتالی<br>تال        |
| 3         | -                    | prakīrņakādhyāy                      | پرکیرنک ادھیای                        |
| 1:6       | SR, SŚ               | prīti                                | پر یر<br>بریت                         |
| 1:2       | -                    | puşta dhn (dhun [?])                 | پچي<br>بشت دهن                        |
| 3:4       | SR, SŚ               | plāvita                              | پ<br>بلاہ ت                           |
| 5         | SÍL; 55<br>SŚ; TH    | pluta                                | پريت<br>پشت دهن<br>پلاوت<br>پنچم (سر) |
| 1:4, 1:6, | SR, SŚ               | pañcama (svara)                      | بنجو (سر)                             |
| 1:7, 1:9, | 511, 55              | puncumu (svuru)                      |                                       |
| 1:13      |                      |                                      |                                       |
| 2:1, 2:2  | TH, TMRR             | pañcama (rāga)                       | بنجو (ر اگ)                           |
| 1:2       | SR                   | piñgalā                              | پنچم (راگ)<br>پنگلا<br>پوربي          |
| 2:2       | TH, TMRR             | pūrvī                                | با ب                                  |
| 1:2       | SR                   | pvrn (maņipūraka [?]) (cakra)        | پرربی<br>پورن (؟) (چکر)               |
| 1:9       | SR, SŚ               | pauravī                              | پررن (۱) (پ ر)<br>پوروی               |
| 2:2       | TH, TMRR             | pūrīyā                               | پرروى<br>پوريا                        |
| 2:2       | TH, TMRR<br>TH, TMRR | pūriyā-dhanāśrī                      | پوري<br>يوريادهناسري                  |
| 2:2       | -                    | pūrīyā-kānharā                       | پورياكانهر ا                          |
| 2.2       |                      | puriya Kamara                        | پررپ—جر                               |

| 1:2               | SR                  | pvkh' (pūṣā [?])               | پوکھا (؟)                                              |
|-------------------|---------------------|--------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 1:2               | SR                  | payasvinī                      | پيسونى                                                 |
|                   |                     | Т                              | <u>ب</u>                                               |
|                   |                     | -                              | J                                                      |
| 1:2               | SR, SŚ              | tāra                           | تار                                                    |
| 2:1, 5            | SR, SŚ,             | tāla                           | تال                                                    |
| 3:7, 4,           | TMRR                |                                | <b>E</b> 114                                           |
| 6                 | -                   | $t\bar{a}la \rightarrow ghana$ | تال ← گھن                                              |
| 5                 | -<br>an cá          | tālādhyāya                     | تالادهيای                                              |
| 1:10,             | SR, SŚ              | tāna                           | تان                                                    |
| 1:11,<br>1:12,    |                     |                                |                                                        |
| 3:6, 3:7          |                     |                                |                                                        |
| 6                 | TH, TMRR            | tat/tanta                      | تت                                                     |
| 1:7               | -                   | tdhvp (tadvat [?])             | ندهوپ (؟)                                              |
| 3:4               | SR, SŚ              | tribhinna                      | تربهن *                                                |
| 2:2               | TH, TMRR            | triveņī                        | تربيني                                                 |
| 3:4               | SR, SŚ              | tiripa                         | ترپ                                                    |
| 5                 | SŚ                  | turangalīla tāla               | ترنگلیل تال                                            |
| 2:2               | TMRR                | tirvana                        | ترون                                                   |
| 4                 | SR<br>SD SŚ TU      | tnb'' (?)                      | تنباء (؟)<br>تنبکی گاین                                |
| 3:7               | SR, SŚ, TH,<br>TMRR | tumbakī gāyana                 |                                                        |
| 2:2               | TH, TMRR            | țanka (?)                      | تىكى (؟)                                               |
| 2:2               | TH, TMRR            | toḍī                           | تودى                                                   |
| 1:8,<br>1:13, 2:2 | (DHCM),             | tīvra                          | تيبر                                                   |
| 1:6               | SR, SŚ              | tīvrā                          | تيبرا                                                  |
| 1:8, 2:2          | (DHCM)              | tīvratara                      | تيبرتر                                                 |
| 1:8, 2:2          | (DHCM)              | tīvratama                      | تيبرتم                                                 |
| 1:4, 1:7,         | TH, TMRR            | ţīp                            | تيپ (سر)                                               |
| 2:1, 3:2,<br>3:7  |                     |                                |                                                        |
| 5                 | -                   | tyvr' (tevar [?]) tāla         | تيورا تال (؟)                                          |
|                   |                     | J/Y                            | <del>ب</del>                                           |
| 2.6               | сć                  | : 14 - Kun                     |                                                        |
| 3:6<br>6          | SŚ<br>TMRR          | jitaśrama                      | جتسرم<br>جلترنگ<br>جمل<br>جوگیا<br>جهنیا تال<br>جهومرا |
| 6<br>3:5          | IMRR<br>SR, SŚ, TH  | jal-taranga<br>yamala          | جن ریب                                                 |
| 2:2               | -<br>-              | jogiyā                         | جو<br>جو گیا                                           |
| 5                 | SŚ                  | jhampā tāla                    | جهنيا تال                                              |
| 4                 | TMRR                | jhūmrā                         | جهومرا                                                 |
| 2.2               | TH TMRR             | javata                         | حيت                                                    |

| جلترنگ    |
|-----------|
| جمل       |
| جوگيا     |
| جهنيا تال |
| جهومرا    |
| جيت       |
| جيتسرى    |

jayata jayataśrī

TMRR

TH, TMRR

2:2

2:2

# C/K

|             |                      | C/K                                                        | Ş                                          |
|-------------|----------------------|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| 1:7         | SR, SŚ               | cyuta                                                      |                                            |
| 5           | -                    | <u>ch</u> tlgn (citlagan [?]) tāla                         | چِتلگن تال (؟)                             |
| 1:2         | SR                   | cakra                                                      | چت<br>چتلگن تال (؟)<br>چکر                 |
| 1:12        | -                    | <u>ch</u> vn (pūraņ [?]) (krama)                           | چون (؟) (کرم)                              |
| 2:2         | TMRR                 | chāyānața                                                  | چهايانات                                   |
| 1:6         | SR, SŚ               | kșitī                                                      | چەتى                                       |
| 4, 5        | TMRR<br>SD SŚ        | chanda                                                     | <b>چ</b> هند<br>                           |
| 1:6<br>3:7  | SR, SŚ               | chandovatī<br><u>ch</u> hndhn ( <i>chandha</i> [?]) gāyana | چهندووتی<br>چهندهن (؟) گاین                |
| 1:6         | SR, SŚ               | kşobhinī/ kşobhinī                                         | چھوبنی<br>چھوبنی                           |
| 4           | -                    | <u>ch</u> hvnr' (?)                                        | چهونمرا (؟)                                |
|             |                      |                                                            |                                            |
|             |                      | Н                                                          | ~                                          |
|             |                      | ••                                                         | 5                                          |
| 3:7         | -                    | ḥb'ry (?) gāyana                                           | حباري (؟) گاين                             |
|             |                      |                                                            |                                            |
|             |                      | KH                                                         | <b>خ</b><br>خیال                           |
|             |                      |                                                            | C                                          |
| 4, 5        | TMRR                 | <u>kh</u> ayāl                                             | خيال                                       |
|             |                      | _                                                          |                                            |
|             |                      | D                                                          | د                                          |
|             | - <i>k</i>           | _                                                          | -                                          |
| 3:4, 5      | SŚ, TH               | druta                                                      | درت                                        |
| 3:4<br>3:7  | TH, TMRR             | (small) doru/damaru<br>dokhāhahu                           | دورو (خرد)<br>دوکهاهه                      |
| 3.7<br>4    | -<br>SR, SŚ, TH,     | dhātu and mātu                                             | دومی مد<br>دہات و مات                      |
| т           | TMRR                 | unatu and matu                                             |                                            |
| 3:7, 4, 5   | TH, TMRR             | dhrupada                                                   | دهر پد/دهر پت                              |
| 4, 5        | SŚ, TH,              | dhruva                                                     | دهرو                                       |
|             | TMRR                 |                                                            |                                            |
| 6           | TMRR                 | duhul/dhul                                                 | دهل                                        |
| 1:2         | SR<br>SD             | dhun/dhvani                                                | دهن<br>دد: (؟)                             |
| 1:2<br>1:2  | SR                   | murdhan (?)<br>dhn (dhun [?]) atisūkṣma                    | دهن (؟)<br>دهن(؟) اتسوچهم                  |
| 1:2         |                      | dhn (dhun [?]) sūkṣma                                      | دهن (؟) سوچهم                              |
| 2:2         | TMRR, TH             | dhanāśrī                                                   | دهناسری                                    |
| 1:2         | SR                   | dhanañjaya                                                 | دهنجبة                                     |
| 4           | TH ,                 | dhruvā                                                     | دهوا                                       |
| 1:4, 1:5,   | SR, SŚ               | dhaivata                                                   | دهيوت                                      |
| 1:6, 1:7,   |                      |                                                            |                                            |
| 1:13<br>1:6 | SR, SŚ               | davāvatī                                                   | 5-1-5                                      |
| 2:2         | SK, SS<br>TH, TMRR   | dayāvatī<br>dīpaka                                         | دیاوتی<br>دىدک                             |
| 2:2         | TH, TMRR<br>TH, TMRR | deśākhya                                                   | دیساگھی                                    |
| 2:2         | TH, TMRR             | deśakāra                                                   | دیسکاری                                    |
| 2:2         | TH, TMRR             | deśī (rāgiņī)                                              | دیپک<br>دیساگھی<br>دیسکاری<br>دیسی (راگنی) |
|             |                      | 129                                                        | •                                          |

| 4                                                                                       | SR, SŚ, TH         | deśī (style)                          | دیسی (یک طریق<br>نیم سته)     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------------------------------|-------------------------------|
| 1:2<br>2:2                                                                              | SR<br>TH, TMRR     | devadatta<br>devagirī                 | نوع بسُته)<br>دیودت<br>دیوگری |
|                                                                                         |                    | R                                     | ر                             |
| 1:3, 1:5,<br>1:6, 1:8,<br>1:12,<br>1:13, 2,<br>2:1, 2:2,<br>3, 3:2,<br>3:3, 3:6,<br>3:7 | SR, SŚ,<br>TMRR    | rāga                                  | راگ                           |
| 2:1                                                                                     | SR, SŚ             | rāgāṅga                               | راگاانگ                       |
| 2                                                                                       | -                  | rāgādhyāya                            | ر اگادهیای                    |
| 3:2, 3:3                                                                                | SR                 | rāgālapti                             | راگالېت                       |
| 2:2                                                                                     | TH,                | rāgiņī                                | راگنی                         |
| 2:2                                                                                     | (DHCM)<br>The tand | "āmalaalī                             | رامکلی                        |
| 6                                                                                       | TH, TMRR<br>TMRR   | rāmakalī<br>rubāb                     | ر امملی<br>رباب               |
| 1:6                                                                                     | SR                 | raktikā                               | رېپ<br>رتکا                   |
| 3:2                                                                                     | -                  | r <u>ch</u> hk-sr (rakṣaka [?]-svara) | ر <u>-</u> -<br>رچهکسر        |
| 3:5                                                                                     | SR, SŚ, TH         | rasika                                | ر ښک                          |
| 1:6                                                                                     | SR, SŚ             | raktā                                 | ركتا                          |
| 1:4, 1:6,<br>1:7, 1:8,<br>1:13                                                          | SR, SŚ             | rşabha (svara)                        | رکھب (سر)                     |
| 1:9                                                                                     | SR, SŚ             | rşabhagrāma                           | رکھبگرام                      |
| 1:6                                                                                     | SR, SŚ             | ramyā                                 | رميا                          |
| 1:6, 1:9                                                                                | SR, SŚ             | rañjanī                               | رنجنی                         |
| 3:5                                                                                     | SR, SŚ, TH         | rañjaka                               | رنچک                          |
| 2:2<br>3:3                                                                              | -                  | rūp                                   | روپ<br>روپراگ (؟)             |
| 3:3                                                                                     | -<br>SR            | rūpa-rāga (?)<br>rūpakālāpa           | روپر کالاپ<br>روپکالاپ        |
| 3:3                                                                                     | SR, SŚ             | rūpakālapti                           | روپ <i>ٽ ۽</i> پ<br>روپکاليت  |
| 3:3                                                                                     | SR, SS<br>SR,SŚ    | rūpaka-bhañjanī                       | روپ<br>روپکېهنجني             |
| 5                                                                                       | TH                 | rūpaka tāla                           | روپک تال                      |
| 3:2                                                                                     | -                  | rūpaka-svara                          | روپکسر                        |
| 1:6                                                                                     | SR, SŚ             | raudrī                                | رودرى                         |
| 1:6                                                                                     | SR, SŚ             | rohiņī                                | روهنی                         |
| 1:9                                                                                     | -                  | rohiņī (mūrcchanā)                    | رو هنی<br>(مورچهنا)           |

# S

|     |   | 8                                   | س          |
|-----|---|-------------------------------------|------------|
| 1:7 | - | s''ntr (sādhrāṇa [?]/sā antara [?]) | ساانتر (؟) |

| 4, 5<br>2:2<br>2:2<br>1:9,<br>1:10,<br>1:11 | TH<br>TH, TMRR<br>TH<br>SŚ | sadara<br>sāraṅga<br>sālanka/sālaṅga (chāyālaga)<br>sāmikā | سادر ا<br>سار نگ<br>سالنک<br>سانک |
|---------------------------------------------|----------------------------|------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| 3:7                                         | SR, TH,<br>TMRR            | sānunāsika gāyana                                          | سانناسک گاین                      |
| 3:6                                         | SŚ                         | sāvadhāna                                                  | ساودهان                           |
| 2:2                                         | TH, TMRR                   | sāvanta                                                    | ساونت                             |
| 1:9, 2:2                                    | SR, SŚ,<br>TMRR            | saptaka                                                    | سپتک                              |
| 3:6                                         | - ,                        | sprd'yk (spardhādāyaka [?])                                | سپردایک (؟)                       |
| 3:5                                         | SR, SŚ, TH                 | śikṣākāra                                                  | سچھياکار                          |
| 1:2, 1:3,                                   | SR, SŚ, TH,                | svara                                                      | سر                                |
| 1:4, 1:5,                                   | TMRR                       |                                                            |                                   |
| 1:6, 1:7,                                   |                            |                                                            |                                   |
| 1:8, 1:9,<br>1:10,                          |                            |                                                            |                                   |
| 1:10, 1:12,                                 |                            |                                                            |                                   |
| 1:12, 1:13,                                 |                            |                                                            |                                   |
| 1:14,                                       |                            |                                                            |                                   |
| 2:1, 2:2,                                   |                            |                                                            |                                   |
| 2:3, 3,                                     |                            |                                                            |                                   |
| 3:2, 3:4,                                   |                            |                                                            |                                   |
| 3:5, 3:7,                                   |                            |                                                            |                                   |
| 4                                           | cá                         |                                                            | ۲. ۳۱                             |
| 1:9,<br>1:10                                | SŚ                         | svarāntara                                                 | سراتک                             |
| 1:10,<br>1:11                               |                            |                                                            |                                   |
| 1                                           | _                          | svarādhyāya                                                | سرادهیای                          |
| 4                                           | TMRR                       | surāvartanī                                                | سراورتنى                          |
| 3:6                                         | SR, TMRR                   | śrāvaka                                                    | سراوک                             |
| 1:5, 1:6,                                   | SR, SŚ, TH,                | śruti                                                      | سرت                               |
| 1:7, 1:8,                                   | TMRR                       |                                                            |                                   |
| 1:9, 3:7                                    |                            |                                                            |                                   |
| 1:2                                         | SR<br>GR GÁ                | srst (sarasvatī [?])                                       | سرست                              |
| 1:9                                         | SR, SŚ                     | sukhā                                                      | سرکھا<br>۱۰                       |
| 6                                           | -<br>ດກ ດຕ໌                | surnā                                                      | سرنای                             |
| 2:2                                         | SR, SŚ,<br>TMRR            | śrī (rāga)                                                 | سرّی (راگ)<br>سریگوری             |
| 2:2                                         | -                          | śrī-gaurī                                                  |                                   |
| 1:8, 2:2                                    | SR, SŚ,<br>TMRR            | śuddha                                                     | سره                               |
| 2:2                                         | -                          | śuddha-rāga                                                | سدەراگ                            |
| 2:2                                         | SR                         | śuddha-svara                                               | سدەسىر                            |
| 1:9                                         | SR, SŚ                     | śuddha-ṣaḍjā (mūrcchanā)                                   | سدەكھرجا                          |
| 1:9                                         | SR, ŚS                     | śuddha-madhyā (mūrcchanā)                                  | (مورچهنا)<br>سدەمدهيا             |
|                                             |                            |                                                            |                                   |

| 2:2<br>1:8, 2:2 | TH, TMRR<br>(DHCM)    | śuddha-nāța/nața<br>sākārī              | (مور چهنا)<br>سدهناث<br>سکار ي     |
|-----------------|-----------------------|-----------------------------------------|------------------------------------|
| 6               | TMRR                  | sikhara                                 | سکھر                               |
| 1:2             | SR                    |                                         | سکھمن                              |
| 3:6             | SK<br>SŚ              | sușumță<br>suchata                      | سگهت                               |
| 2:2             | SS<br>TMRR            | sughața                                 | سکھت<br>سگھرائی                    |
| 2.2             | ΙΜΛΛ                  | sugharāyī                               | سوگھرائی)                          |
| 3:3             | -                     | samālapti                               | (سوتھر آندن)<br>سوآلات             |
| 1:2             | SR                    | samāna                                  | سُمِآلَیت<br>سمان<br>سمبادی        |
| 1:2             | SR                    | samvādī                                 | سمدادي                             |
| 1:9,            | SK<br>SŚ              |                                         | سمېدرى/سنپورن                      |
| 1:10, 2:2       | 60                    | sampūrņa                                | سېورن ،سپورن                       |
| 1.10, 2.2<br>5  | SŚ, TH                | sama tāla                               | سم تال                             |
| 3:2             | 55, 111               | sana tala<br>sañcari-sthāna             | سنم <del>کان</del><br>سنچار استهان |
| 1:3             | -<br>SR               | sañcārī                                 | سنچارى                             |
| 2:2             | SK<br>TH, TMRR        | saindhavī                               | سندھ <i>ور</i> ي                   |
| 1:6             | SR, SŚ                |                                         | سنديپنې                            |
|                 | SR, SS<br>SR, SŚ, TH, | sandīpanī/saṃdīpanī                     | سنديپنى<br>سنكت گاين               |
| 3:7             | SR, SS, TH,<br>TMRR   | śańkita gāyana                          | سمت کاین                           |
| 2:2             | TH, TMRR              | sankarābharana/saṃkarābharaṇa           | سنكهرابهرن                         |
| 1:2             | SR                    | śaṅkhinī                                | سنكهيني                            |
| 2:2             | TH,                   | saṃkīrṇa                                | سنکھی <i>نی</i><br>سنکی <i>ر</i> ن |
|                 | (DHCM)                |                                         |                                    |
| 4               | SR, SŚ                | saṅgīta                                 | سنگیت                              |
| -               |                       |                                         | 1                                  |
| 5               | -                     | savārī                                  | سوارى                              |
| 5               | -                     | sūrfā <u>kh</u> tah                     | سورفاخته                           |
| 2:2             | TH                    | sorațhī                                 | سورتھی                             |
| 4               | TMRR                  | sūrajaprakāśa                           | سور جپرکاس                         |
| 3:6             | SŚ                    | suśārīra                                | سوساريره                           |
| 4               | -                     | svl'd (?)                               | سولا د (؟)                         |
| 1:2             | SR<br>GD GÓ           | soma (cakra)                            | سوم (چکر)<br>                      |
| 1:9             | SR, SŚ                | sumukhī                                 | سونكهي                             |
| 1:9             | SR, SŚ                | sauvīrī                                 | سوويرى                             |
| 2:2             | TH                    | sūhā                                    | سوها                               |
| 2:2             | -                     | sūhā-adānā                              | سو هاادانا                         |
| 2:2             | TH, TMRR              | śyāma                                   | سیام                               |
| 3:7             | -                     | syrd <u>sh</u> t (sayadrsti [?]) gāyana | سیر دشت (؟) گاین                   |
|                 |                       | F                                       | ف                                  |
| -               |                       |                                         |                                    |
| 5               | -                     | furūdast                                | فرودست                             |
|                 |                       | Q                                       | ق                                  |
| 4, 5            | -                     | qavvālī                                 | قو الے ر                           |
| 5               | _                     | qavl                                    | قوالى<br>قول                       |
| 5               |                       | 1 <sup></sup>                           | 0,-                                |

# K/S

|             |             | K/S                                | ک                              |
|-------------|-------------|------------------------------------|--------------------------------|
| 2:2         | -           | kāfī-kānharā                       | كافىكانهرا                     |
| 1:7         | SR, SŚ      | kākalī                             | كاكلى                          |
| 3:7         | SR, TH      | kākī gāyana                        | کاکی گاین                      |
| 2:2         | TH          | kāmoda-nāța/nața                   | كامودناث                       |
| 2:2         | TH, TMRR    | kāmoda                             | کامود                          |
| 2:2         | TH          | kāmodī                             | کامودی                         |
| 2:1         | -           | k'np'rn''ng (kānpāranānga [?])     | کانپارناانگ (؟)                |
| 2:2         | TH, TMRR    | kānharā                            | کانهر ا<br>کان از ۱            |
| 2:2<br>3:7  | TH          | kānharā-nāṭa/naṭa                  | کانهر اناث<br>کانه (۹) کارز    |
| 3:7         | -           | kp'ny (kuprāņīya [?]) gāyana       | کپانی (؟) گاین<br>کربهه گاین   |
| 3.7<br>4    | -<br>TMRR   | krbhh (?) gāyana<br>karkhā         | کربهه کیں<br>کرکهه             |
| 4<br>1:2    | SR          | krtrima (dhvani/dhun [?])          | کرتھ۔<br>کرتھم (دھن) (؟)       |
| 1:2         | SR          | krkara                             | کرتھم (میں) (۲)<br>کرکل        |
| 3:4         | SR, SŚ      | kurula                             | _ر_ی<br>کرل                    |
| 2:2         | TH, TMRR    | karnātī                            | _رن<br>کرناتی                  |
| 1:6         | SR, SŚ      | krodhā                             | كرودها                         |
| 2:1         | SR, SŚ      | kriyāṅga                           | کریانگ                         |
| 1:9         | SR, SŚ      | kalopanatā                         | كلوينتا                        |
| 1:5, 2:2    | TMRR        | kalyāna/kalyāṇa                    | کلیان (راگ،                    |
|             |             |                                    | ر اگنی)<br>کلیانناث            |
| 2:2         | TH .        | kalyāṇa-nāṭa                       | كليانناث                       |
| 3:4         | SR, SŚ      | kampita                            | کمپت<br>کمپت گاین              |
|             | SR, SŚ, TH, | kampita gāyana                     | کمپت گاین                      |
| 3:7         | TMRR        |                                    |                                |
| 1:6         | SR, SŚ      | kumudvatī                          | كمودتى                         |
| 4           | -           | knth'phrn (kanthephirana [?])      | کنتھاپھرن (؟)                  |
| 3:7         | -<br>ດກ ດຕ໌ | kvpt (?) gāyana                    | کوپت گاین<br>کریتان بیب تا     |
| 1:10<br>3:7 | SR, SŚ      | kūtatāna prastāra                  | کوتتان پرستار<br>کوچپ (؟) گاین |
| 3.7<br>1:2  | -<br>SR     | kv <u>ch</u> p (?) gāyana<br>kūrma | کوچپ (۰) کایں<br>کورم          |
| 1:2         | SR, SŚ,     | komala                             | حورم<br>کومل                   |
| 1.6, 1.15   | TMRR        | Komata                             | للواس                          |
| 2:2         | SR, SŚ      | komalasvara                        | كوملسر                         |
| 1:9,        | SR, SŚ      | sādava                             | كهادو                          |
| 1:10, 2:2   | ,           |                                    | •                              |
| 2:2         | TH, TMRR    | khaț/shaț                          | کھت                            |
| 1:4, 1:6,   | SR, SŚ,     | şadja (svara)                      | کھرج (سر)                      |
| 1:7, 1:9,   |             |                                    |                                |
| 1:13,       |             |                                    |                                |
| 3:2, 3:7    |             |                                    |                                |
| 1:9         | SR, SŚ      | şadjagrāma                         | کھرجگرام                       |
| 2:2         | TH, TMRR    | khambāvatī                         | کھنبھاوتی<br>کھندمیر           |
| 1:10,       | SR, SŚ      | khaṇḍameru                         | کھندمیر                        |
| 1:12<br>1:2 | SR          | kuhū                               | کھوک                           |
| 1.4         | JA          | Kullu                              | <u>لیر ت</u>                   |

| 1:8<br>2:2<br>2:2<br>3:5<br>1:7                        | TMRR<br>TH, TMRR<br>TH<br>SŚ<br>SR, SŚ                                             | kedārā (rāga)<br>kedārā (rāgiņī)<br>kedārā-nāṭa/naṭa<br>kyry'nkny (gāyanāgraņī [?])<br>kaiśika              | کیدار ا (ر اگ)<br>کیدار ا (ر اگنی)<br>کیدار اناث<br>کیریانکنی<br>کیسک |
|--------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
|                                                        |                                                                                    | G                                                                                                           | گ                                                                     |
| 3:5<br>3:4, 5<br>1:9<br>1:3<br>3:6<br>3:4<br>1:4, 1:6, | SR, SŚ<br>SŚ, TH<br>SR, SŚ<br>SR<br>SŚ<br>SR, SŚ<br>SR, SŚ                         | gāyana<br>guru<br>grāma<br>graha<br>graha-mokşa-bḥ <u>ch</u> jhn (?)<br>gamaka<br>gandhāra/gāndhāra (svara) | گاین<br>گرام<br>گرهموچههبحچهن<br>گمگ<br>گندهار (سر)                   |
| 1:7, 1:13<br>2:2                                       | SR, SŚ,<br>TMBB                                                                    | gandhāra/gāndhārī (rāga)                                                                                    | گندهار (ی) (راگ)                                                      |
| 1:9<br>1:2<br>2:2<br>2:2<br>2:2<br>2:2<br>2:2<br>2:2   | TMRR,<br>SR, SŚ<br>SR<br>TH, TMRR<br>TH, TMRR<br>TH, TMRR<br>TH, TMRR<br>TH, TMRR, | gāndhāragrāma<br>gāndhārī (pulse)<br>gāndhārī (rāgiņī)<br>guņakalī<br>gūjarī<br>gaura-sārṅga<br>gaurī       | گندهار گرام<br>گندهاری (نبض)<br>گندلی<br>گوجری<br>گورسارنگ<br>گوری    |
| 2:2<br>1:9, 1:11<br>6<br>3:6<br>4, 5                   | (DHCM)<br>TH, TMRR<br>SŚ<br>TMRR<br>-<br>SR, SŚ, TH,<br>TMPP                       | gauṅḍa<br>gāthika<br>ghana<br>ghndt'n (?)<br>gīta                                                           | گوند<br>گهاتک<br>گهن<br>گیندتان (؟)                                   |
| 4                                                      | TMRR<br>-                                                                          | g`y (?)                                                                                                     | گئی (؟)                                                               |
| 3:6                                                    | -                                                                                  | L<br>lptbyhn (lupta [?])                                                                                    | ل<br>ليتبيهن (؟)                                                      |
| 3:7<br>3:4, 5<br>2:2<br>3:4                            | -<br>SŚ, TH<br>TH, TMRR<br>SR, SŚ                                                  | ljt (?) gāyana<br>laghu<br>lalita<br>līna                                                                   | لَجْت (؟) گَاین<br>لگه<br>للنت<br>لین                                 |
|                                                        |                                                                                    | Μ                                                                                                           | د                                                                     |
| 3:7<br>5<br>4<br>1:6                                   | -<br>SŚ, TH<br>TH<br>SR, SŚ                                                        | m'tr'hyn (matrāhīna [?]) gāyana<br>mātrā<br>māṭhā<br>mārjanī                                                | ۲<br>ماتر اهین (؟) گاین<br>ماترا<br>مارجنی                            |

| 4         | SR, SŚ, TH   | mārga                          | مارگ                                    |
|-----------|--------------|--------------------------------|-----------------------------------------|
| 1:9       | SR, SŚ       | mārgī                          | مارگی                                   |
| 2:2       | TMRR         | mārū (rāga)                    | مارو (راگ)                              |
| 5         |              |                                |                                         |
|           | -            | m'rv (mārū [?]) (gīta)         | مارو (گیت)<br>ا                         |
| 2:2       | -            | mārū-kedārā                    | ماروکیدارا                              |
| 1:5, 2:2  | TH, TMRR     | mālaśrī                        | مالسری (راگ)                            |
| 2:2       | TH, TMRR     | mālakauśa                      | مالكوس                                  |
| 2:2       | TH,          | mālavī                         | مالوى                                   |
|           | (DHCM)       |                                |                                         |
| 3:7       | -            | mbrhn (?) gāyana               | مبر هن (؟) گاين                         |
| 2:2       | TH           | mata                           | بر <b>ت</b> ر) یک                       |
| 1:9       | SR, SŚ       |                                | مت<br>متسریکرتا<br>مدرت<br>مدنتی<br>مده |
|           |              | matsarīkŗta                    | مصسريكرت                                |
| 3:4       | SR, SŚ       | mudrita                        | مدرت                                    |
| 1:6       | SR, SŚ       | madantī                        | مدننى                                   |
| 1:2       | SR, SŚ       | madhya [register]              | مدہ                                     |
| 1:2       | -            | madhyama (dhn [dhvani/dhun ?]) | مدهم (دهن [؟])                          |
| 1:4, 1:5, | SR, SŚ       | madhyama (svara)               | مدهم (سر)                               |
| 1:6, 1:7, |              |                                |                                         |
| 1:9, 1:13 |              |                                |                                         |
| 1:9       | SR, SŚ       | madhyamagrāma                  | مد همگر ام                              |
| 2:2       | 5K, 55<br>TH | madhamādha                     | مدمماده                                 |
|           |              |                                | مدهمگر ام<br>مدهماده<br>مدهمادهو ی      |
| 2:2       | TH, TMRR     | madhumādhvī                    | مدەمادھو ي                              |
| 3:4, 4, 6 | SŚ, TH,      | mridanga/mrdanga               | مردنگ                                   |
|           | TMRR         |                                |                                         |
| 3:4       | SR, SŚ       | miśrita                        | مشرت                                    |
| 3:7       | SŚ, TMRR     | miśrita gāyana                 | مشرت<br>مشرت گاین<br>ملار<br>ب ن (چکر)  |
| 2:2       | TH, TMRR     | malāra                         | ملار                                    |
| 1:2       | SR           | manaś (cakra)                  | من (حكر)                                |
| 6         | TH           | manjīrā                        | منجيره                                  |
| 1:6       | SR, SŚ       | mandā                          | مندا                                    |
|           | ,            |                                |                                         |
| 1:2       | SR, SŚ, TH   | mandra (svara [register])      | مندر (سر)                               |
| 1:9       | SR, SŚ       | mūrcchanā                      | مورچهنا                                 |
| 1:2       | (Eliade)     | mūlādhāra (cakra)              | مول (چکر)                               |
| 1:12      | SR, SŚ       | mūlakrama                      | مولكرم                                  |
| 2:2       | TH           | Mahādeva (mata)                | مهادیو (مت)<br>میگهه<br>میلاپک          |
| 2:2       | TH, TMRR     | megha                          | میگهه                                   |
| 4         | SR           | melāpaka                       | مىلايك                                  |
|           | 511          | merapana                       | * *                                     |
|           |              |                                |                                         |
|           |              | Ν                              | / <b>``</b>                             |
|           |              |                                | 0                                       |
| 2:2       | TH, TMRR     | nāța                           | ناث                                     |
| 2:2       | TH, TMRR     | nāţa/naţa-nārāyana             | ناٹ<br>ناٹنار این                       |
| 2         | -            | nācaṅga-gāyana                 | ناچانگ گاین (؟)                         |
| 1:1, 1:2  | SR, SŚ       | nāda                           | -پي يې (٠)<br>ناد                       |
| 1:1, 1:2  | SR, SS<br>SR |                                | <u>ال</u><br>ناگ                        |
|           |              | nāga                           | تابت<br>نامت                            |
| 3:4       | SR, SŚ       | nāmita                         |                                         |
| 2:2       | TH, TMRR     | nāyakī                         | نایکی                                   |
| 2:2       | (DHCM)       | nața                           | نت                                      |
| 2:2       | TH           | nața-nārāyaṇa                  | نتناراين                                |
|           |              | 144                            |                                         |
|           |              | 177                            |                                         |

| 3:7<br>1:12<br>3:3<br>1:4, 1:6,<br>1:7, 1:13<br>1:9<br>6<br>1:3                  | TH<br>SR<br>-<br>SR, SŚ<br>SR<br>-<br>SR, SŚ                                              | niḥsāra gāyana<br>naṣṭa<br>nk <u>shs</u> (nakṣatra-[?]) ālāpa<br>niṣāda<br>nandā<br>nay<br>nyāsa                                                                                   | نسار گاین<br>نشت<br>نکشٹ (؟) الاپ<br>نکھاد<br>نندا<br>نیاس                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2:2                                                                              | -                                                                                         | V<br>vys'khh (vīsāka [?])                                                                                                                                                          | <b>و</b><br>ويساكهه                                                                                          |
| 1:2<br>1:9<br>1:9<br>1:2<br>3:4<br>2:2<br>2:2<br>2:2<br>2:2<br>2:2<br>4,5<br>2:2 | SR<br>SR, SŚ<br>SR, SŚ<br>SR<br>SR, SŚ<br>TMRR<br>TH, TMRR<br>TH, TMRR<br>TH<br>-<br>TMRR | H<br>hrdy (anāhata [? ) (cakra)<br>hṛṣyakā<br>hariṇāśvā<br>hastijihvā<br>humphita<br>hamīra<br>hamīra-nāṭa/naṭa<br>hindola<br>Hanumanta (mata)<br>hvly (holī [?])<br>hīr-nāṭa/naṭa | لا المراحى (؟) (چکر)<br>هرشیکا<br>هرناشوا<br>هستجدوا<br>همپهت<br>همیرناث<br>هندول<br>هندول<br>هولى<br>هیرناث |
| 5                                                                                | SŚ                                                                                        | E<br>ektāli tāla                                                                                                                                                                   | <b>ی</b><br>یکتالی تال                                                                                       |

ربّ' الأرض و السّموات اختتام كرد<sup>#\*</sup>.\*<sup>\*</sup> {<sup>\*</sup>}

<sup>(</sup>ب۱: + الغرث ،

إ ا: والحمدالله ربالعالمين

م: (میکروفیلم دریافت شده از نسخهٔ کتابخانهٔ John Rylands فاقد این بخش پایانی یا به عبارت دپگر از سطر ۳ صفحه قبل تا اینجا است).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ب ب الهی به بخش کناه من که بحر کرم تو نیست عذر خواه من سر نهادهایم پیش درکاه بو و جان باختهایم در راه تو انچه ار من است تمام عذاب و هر جه ار تست سر اسر صواب ما همه /۳۳پ/ کناه کاریم توبی عفار ما عیب داریم توبی ستار مثنوی خدایا مرا دستکیری بکن .. مرا خوار و در وقت بسری مکن .. مبر بر در کس بهنگام کار .. همه کارها از در خود بر آر .. بحرمت النبی و اله الامجاد حسب ... (ناخوانا است) چهارم شعبان ۱۱۹۲ هجری ... (کلمهای در اینجا ناخوانا است) در مارش باتمام رسانید

بَ<sup>7</sup>: لا تمتُ هذه النسخه المسماة بشمس الاصوات بخط العاصى اضعف العباد فتحعلى ولد شيخ مهر الله الموطن فى قصبه دادرى حسب الفرمايش معارف و حقايق اكاه مجموعه كمالات صورى و معنوى هادى مضلان ضلالت كزين حضرت خواجه شمس الدين مد الله ظلال عاطفته على مفارق المريدين و المعتقدين بتاريخ يسب و يهم شهر شعبان المعظم سبه ١٢٠٠ من هجرة اليبى صلى الله عليه و آله و اصحابه و احبابه و اتباعه اجمعين سهو و خطارا ار يزركان اميد عطاست

و در \***تت** ساز°، سردار، **بین** است؛ و در **بتت** ساز، سردار، **مردنگ** است<sup>۲</sup>؛ <sup>≠</sup>و در **سکهر** ساز<sup>×+م</sup>، سردار، **بانسری**؛ و در **گهن** ساز°، سردار، **منجیره**`'.

بدان که مجموع'' سازِ **تت**'' را در هندوی /ب۲: ۲۸ *را* **بین** میگویند<sup>۳</sup>' و آن بیست<sup><sup>\*</sup>'</sup> وجه است، چنانچه **رباب** وغیره. مجموع **بتت** را<sup>°'</sup> **مردنگ** و آن پانزده وجه است، چنانچه **دهل** و غیره. و مجموع **سکهر** را<sup>۲</sup>' **بانسر**ی و آن<sup>۲</sup>' دوازده وجه است، چنانچه **سرنا**ی<sup>۲</sup> و غیره. و مجموع **گهن** را<sup>۴</sup>' **منجیره** میگویند<sup>۲</sup> و آن شش وجه است، چنانچه [**جل**-**ترنگ**]<sup>1'</sup> و غیره.

۱.

٥

و نوازندهٔ **بین** هفت کس اند. و نوازندهٔ **مردنگ**، چهار کس و نوازندهٔ **بانسری**، دو کس و نوازندهٔ **تال** چهار کس. پس اگر تفصیل حسن و قبح نوازندگانِ ساز را در این کتاب داخل نماید<sup>۲۲</sup>، عبارت<sup>۲۳</sup> به<sup>۲۲</sup> طول میکشد<sup>۲۰</sup>. لهذا اختصار نموده، <sup>خ</sup>بر<sup>۲۲</sup> مناجات حضرت

> ب١: ساز ۱ ا باشد ب١٠ يهمر اه ا: ساز آن باشد که بدست ب۲، م: ساز آنست که بدست ۲: و ار سکهر ب٢، ١: -ب٢، ١: + و ب١: منجره ۱۱ : مجموعه ۱۲ ب۲: بت ۱ ب۲، ۱: گویند ا هشت + هشت ساز سردار مردیک و از سکهر سردار بانسری ایی و ۱:۱۰،۱۰ ۱٬ ب۱۰ - و ان ۱٬ ب۲: سرناب ۱۹ ب۲: ۲۰ ۲۰، ۱: گویند ۲۱ ب۱، ۱، م: جل ترن ۲۰: جل برن. بر اساس *تمرر* (ص ۱۳۰) تصحیح شد. ۲۲ ا میکردم ۲۳ ب۲۰: -۲۰ ا: - عبارت به . ۲۰ ا: میکشید ۲۱ ب۲ : به

## <sup>+</sup>باب ششم<sup>≠</sup> : در کلّیّات ساز و احوال آن که آن را<sup>۲</sup> بادادهیای<sup>۳</sup> گویند

باید دانست که جمیع ساز چهار قسم است، اوّل: **تت**ُ؛ دوم: **بتت**°؛ سیوم: **سکھر؛** چهارم: **گهن**<sup>7</sup>

تت<sup>۷</sup> آن باشد که بر او تارها<sup>۸</sup> کشیده، مینوازند، چنانچه **بین** و غیره.

0

و **بتت** آن<sup>۹</sup> باشد که بر او پوست ِ جانوری<sup>. ا</sup> کشیده، مینوازند، چنانچه **مردنگ** و غیره

و سکھر آن'' باشد'' که از قوتِ دمزدن'' مینوازند، چنانچه نی و غیره.

<sup>۱</sup> ب۱: فصل و نهم ۲ ب۲: - آن را ۴ ب۱: ناداهیای م: بادادهیائی ۳ ب۲: تنت ۲ ب۲: تنت ۴ ب۲: تارهای ۱: تار ۴ ب۲: ساز م، ۱: سازی ۱۰ ب۲: - ۱: جانور ۲۰ ب۲: م م: + ساز ۲۰ ب۲: - تال که با دو ماترا است، با دو درت و یک لگه باشد. و اتهاتی (؟) /م: ۶۰ ر/ تال که با \*سه ماترا ٔ است، با سه لگه <sup>°</sup> باشد. //: ۳۴ پ/ و <sup>≠</sup>پرسده اتهاتی (؟) تال<sup>≠۲</sup> که با\*<sup>۷</sup> سه نیم ماترا <sup>۸</sup> است یک <sup>۴</sup> برام لگه <sup>۱</sup> و دو لگه باشد. چتلگن (؟) تال <sup>۱</sup> که با چهار ماترا است<sup>۱۲</sup> و یک برام لگه، بعد یک لگه و بعد یک برام لگه باشد. \*والله أعلم بالصّواب<sup>۱۲</sup>.\*<sup>1</sup>

یازدهم: چت لگن (؟) تال' و به زبان فارسی [جهنیا]<sup>۲</sup> تال را فرودست میگویند که در همه قول <sub>/م: ۲۹</sub>پ/ به انواع وجوه میآید. و ترنگایل را سورفاخته<sup>۲</sup> گویند و چت لگن را سواری<sup>:</sup> گویند<sup>°</sup>؛ و سوای این<sup>۲</sup> سه<sup>۷</sup> تال در قوالی نمیآید.

و طریق شناختن این یازده تال چنین باشد<sup>۸</sup>: اوّل، ۲۰، ۲۲ ا**دتال**<sup>۹</sup>، سه ماترا<sup>۱</sup> م است، چنانچه با دو **درت** و<sup>۱۱</sup> دو **لگه** باشد. و **یکتالی تال<sup>۲۱</sup>** که با دو ماترا<sup>۲۱</sup> است، با دو **درت** و یک **لگه** باشد. ۲۰: ۲۳پ/ و پرسده (؟) **یکتالی تال<sup>۲۱</sup>** که<sup>۲۱</sup> که<sup>۲۱</sup> چهار ماترا<sup>۲۱</sup> است، با دو **لگه<sup>۲۱</sup>** و<sup>۲۱</sup> یک گر باشد. و سم<sup>۹۱</sup> تال<sup>۲۰</sup> که با سه ماترا<sup>۱۲</sup> است، \*با دو **درت** <sup>±</sup>که بعد دو **لگه**<sup>۲۱</sup> و<sup>۲۱</sup> یک گر باشد. و سم<sup>۹۱</sup> تال<sup>۲۰</sup> که با سه ماترا<sup>۱۲</sup> است، \*با دو **درت** <sup>±</sup>که بعد دو **لگه** آید، باشد. [جهنیا]<sup>۲۲</sup> تال که با دو ماترا است<sup>۳۲</sup> با یک **لگه** و دو **درت**<sup>۲۰</sup> و ترنگ. **لیل<sup>۲۰</sup>** که با دونیم ماترا<sup>۲۱</sup> است، با یک **درت**<sup>۲۰</sup> و یک برام **لگه** و یک **لگه** باشد. و روپک ال که با یک نیم ماترا است که<sup>۲۸</sup> اوّل یک **درت** و بعد یک **لگه** باشد<sup>۲۱</sup><sup>۲۰, ۲۰</sup>.

۱ ۰ تالې م: + است اب ١: حهتاتالا م: حبا بر اساس همین کار سطر ۷ صفحه قبل و با مقایسه با ب۲، ۱: جهمیا لس (ص ۴۰۵) تصحیح شد. ب٢: مول فأخده ب١: اسوارى ب۲، ۱، م: -ب١: همين ^ ۱ + که م: + را ب١: ماتر ه `` ب:۲ + با ۱٬ ب۱: بکتانی تان <sup>۱۳</sup> ب۱: ماتره ۱۰ ب۱۰ -١٥ م: + با ب١: ماتر ه ۱' ۱: لگهه - 11^ ۱۹ ت۲: سه ۲۰ ب۱: تان ۲۱ ب۱: ماتره <sup>۲۲</sup> ا، م: جهمَّبا. بر اساس همین کار سطر ۷ صفحه قبل و با مقایسه با*لس* (ص ۴۰۵) تصحیح شد. ۲۳ ب ۲۰ ا: + باشد ۲۰ م: بریک لیل ۲۱ ب۱: ماتره ۲۷ ا: جای کلمه ای در نسخه سفید است. ^۲ م: + در م. ۲۹ ا: بیاید م: أيد ··· بَنَتُجَ مَعْلَمُ مَن اللَّهُ عَلَيْهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَ يك لكه باشد و در یکتال که با نکنیم ماتر ا که اول یک درت و بعده یک لکه باید»

**ماتر**ا<sup>۱</sup> بشود. و اگر پنج را دونیم کنند<sup>۲</sup>، دو<sup>7</sup>نیم حرف باشند<sup>4</sup> و <sup>°</sup> اگر<sup>۲</sup> با گفتن آن حروف به هر دو دست، دستک زنند، **درت** باشد؛ و در برابر پنج حرف<sup>۷</sup>، **لگه** بشود و با دو چند آن<sup>۸</sup> حروف و <sup>۴</sup> دوبار دستک زدن<sup>۱</sup> و دوبار آن حروف گفتن، یک **گر** بشود<sup>۱۱</sup>. و سه<sup>۱</sup> **ماتر**ا را<sup>۳</sup> **پلت**<sup>۱</sup> گویند و یک<sup>۱</sup> **ماتر**ا را **لگه** گویند<sup>۲</sup>. و دو **ماتر**ا را **گر<sup>۱</sup>** گویند.

و<sup>۱</sup> در این یازده<sup>۱</sup> **تال**<sup>۲</sup> که خلاصهٔ همهٔ<sup>۲</sup> **تال**ها<sup>۲۲</sup> است، این<sup>۲۳</sup> اجزاء بیایند، چنانچه اسامی تالها<sup>۲</sup> این است، اوّل:<sup>۲۰</sup> ا**دتال<sup>۲۲</sup>؛** دوم: یکتالی تال<sup>۲۷</sup>؛ سیوم: پرسده<sup>۲۸</sup> (؟) یکتالی تال؛ چهارم: سم تال<sup>۲۹</sup>؛ پنجم: جهنپا<sup>۳۰</sup> تال<sup>۳۱</sup>؛ ششم: ترنگلیل تال؛ هفتم: روپک تال؛ هشتم: تیورا (؟) تال؛ نهم: اتهاتی<sup>۳۳</sup> (؟) تال ؛ دهم: پرسده <sup>خ</sup>اتهاتی<sup>۳۳</sup> (؟) تال<sup>خ<sup>۲۳</sup></sup>؛

> م: ماتر ب١: + دو نيم کنند م: و بْ٢، ١; باشد م: -ب١ ب۲، ۱: حروف م: بىجرو ^ ب۲: + دو. آمّا روی «دو» خطّ کشیده شده است. ب۲: -ب۲: -م: شود ۱۲ ب۲: -۱۳ م. -۱۶ ب۲: بلهب ۱۴ ۰ ب۱: -۱٬۲۰۰۰: -۲٬ ب۲: اکر ^۱ ب۱: -۱۹ ب۱۰ : پالرده ۲۰ ب۲: + آست ۲۱ ب۲: جميع ۲۲ ب۱: تان ۲۲ ب۱: تان ۲۳ ب۲، ا: تالها اینست که همه ۲۰ ب۱: تانها °۲ ا: + تال ۲<sup>۲</sup> ب۱: اوتان ۲۷ ب ۲، م، ا: -۲۸ ا: پرسد ۲۹ ب۲۰ ب۲۰ + است ۳۰ ب۱: جهمپ ب۲، ۱: جهمپا ۳۱ ب۲: + است ۳۲ ب۱: ایهنایی م: انتهاىي ۳۳ م: انتهامي ۳۴ ب۱ : الهيالي نان

را<sup>۱</sup> برام درت گویند. و اگر تمام دست<sup>۲</sup> بر دست زنند و تئی تئی<sup>۳</sup> گویند، \***لگه**<sup>؛</sup> باشد. و اگر تئی یه<sup>°</sup> بگویند<sup>۲</sup>\*<sup>۷</sup>، برام لگه<sup>۸</sup> باشد. و اگر یک<sup>۹</sup> مرتبه تئی<sup>۱</sup> به دست زدن<sup>۱</sup><sup>۱</sup>، گویند<sup>۱</sup> و و دو مرتبه به غیر<sup>۱۳</sup> زدن، **پلت** باشد.

و دیگر، یک  $(?)^{2'}$  **ماترا،** [ا**ندرت**]<sup> $\circ'$ </sup> باشد؛ و **نیم ماترا** را **درت** گردد؛ و <sup> $\pm$ </sup>سه<sup> $\circ''$ </sup> (بع<sup> $\circ''</sup>)$ **ماترا** $<sup><math>\circ''</sup>$  **ماترا** را<sup> $\circ''$ </sup> (بع<sup> $\circ'''</sup>)$ **ماترا** $<sup><math>\circ'''</sup>$  **ماترا** را<sup> $\circ'''</sup>$  (بع<sup> $\circ'''</sup>)$ **ماترا** $<sup><math>\circ'''</sup>$  (با<sup> $\circ'''</sup>) (بع<sup><math>\circ''''</sup>)$  (با<sup> $\circ''''</sup>) (با<sup><math>\circ''''''''')$ ) (با<sup> $\circ''''''''')</sup> (با<sup><math>\circ''''''''')</sup>) (<sup><math>\circ'''''''''')$  (با<sup> $\circ'''''''''')</sup>) (<sup><math>\circ'''''''''')</sup>$ </sup></sup></sup></sup></sup></sup></sup></sup></sup></sup></sup></sup></sup></sup></sup></sup>

0

و در اصطلاح دیگر، جهت<sup>۲</sup> شناختنِ این هفت اجزاء، پنج حروف<sup>۲</sup> مقرر کرده۔ اند و آن این است: ک چ ٹ ت پ<sup>۲۱</sup>، که مجموع آن کچثتپ باشد<sup>۲۷</sup>. پس اگر دست <sup>+</sup>راست<sup>۲۸</sup> را بر دست<sup>+۲</sup> چپ زنند و برابر آن<sup>۳۰</sup>، این<sup>۲۱</sup> پنج<sup>۲۲</sup> <sub>/م: ۲۳</sub>/ حرف گویند، یک

م: بر ا ا: ناخو انا است ب١: وَلى ا: تئی تئی ؛ ا: انکه ب۱: تهبی ب١: گوید ب ۲ ^ ا: انکه ب١: تهيى ب۲: زنند ۱٬ ب. ۱٬ ب۱: ب و اکر یک بدست ز دن کُر باشد و اکر سه مرتبه تهیی بدست ز دن کویند ت، ۱، یکویند ۲ ب۲: مرتبه بعد ١٤ ب۱، ب۲: بکناو ا، م: يكبا و . آ: از ان، م: از ان و ب١: اان ب۲: اران ۱۰ ب۱۰ باد ب۲: ياو ^۱ ب۲ُ: مىرار ۱۹ م: سه پاماتر ا ابر ام م: يكنيم ب۱: یک ونیم در عه ۲۱ ب۱ -۲۲ ب۲۰ اکرد - :1 ۲۳ م: کويند ٢٤ ا النست ب ۱: -<sup>• ب</sup> ۲، ۱: + و اصطلاح م: اصطلاح ۲۱ ب۲: ت ۲۷ ب۲، م، ا: شد <sup>۲۸</sup> ا، م: -۲۹ ب۲: براست یا ب ۳۰ ب۱ این <sup>۳</sup> ب۲: -۳۲ م: -

بنگالی، \*و دکهنی' و کهنری' و دپیکی<sup>۳</sup>\*<sup>3</sup> و مرهنتی<sup>°</sup> و لاهوری و تبتی و کشمیری و ولایتی و عربی<sup>۷</sup> و **قول** و فارسی و جنگلی<sup>^</sup>، آن است که طرح خام<sup>۹</sup> دارد و جزء<sup>·</sup> آن می آید<sup>۱</sup>، یازده **تال** است و دیگر **تال**ها از بس که دراز اند، نه در سرود<sup>۲</sup> می آیند، نه در رقص. بر تقدیر، <sup>≠</sup>اگر در<sup>۳</sup> جایی آورده شود<sup>≠۱</sup>، زیب نمی دهد<sup>°</sup>، لهذا ذکر آن کرده<sup>۲</sup> ه می شود.

پس اجزای جمیع **تال**<sup>۱۷</sup> این باشد<sup>۸</sup>: [**اندرت**]<sup>۹</sup> و **درت**<sup>۲</sup> و **برام درت** و **لگه**<sup>۱۲</sup> و <sup>۲۲</sup> **برام لگه**<sup>۲۲</sup> و **گر** و<sup><sup>3</sup>7</sup> **پلت**. و /ب۱: ۲۳پ/ <sup>۵۰</sup> شناختن این هفت<sup>۲۲</sup> اجزاء<sup>۲۷</sup> بدین وجه باشد که در اصطلاح یکی اگر یک انگشت دست راست را<sup>۲۸</sup> بر دست چپ زنند و به مقدار ضرب آن، حرف ت<sup>۹۲</sup> ت گویند، /م: ۲۳پ/ آن، [**اندرت**]<sup>۳</sup> باشد. و اگر دو انگشت بزنند و تیتی گویند، **درت**<sup>۳</sup> باشد. و اگر سه<sup>۲۳</sup> انگشت بزنند<sup>۳۳</sup> و برابر آن تئته<sup>3۳</sup> گویند، این<sup>۳</sup> مقدار

1.

## <sup>≠</sup>باب پنجم<sup>≠</sup>': در شرح قوانین دستکزدن که آن را [تالادهیای] ۲ گویند

چون این باب<sup>۳</sup> نیز در اصل از /ب۲: ۲۶پ/ همه باب<sup>4</sup> دراز بود°، خلاصهٔ آن<sup>۲</sup> در این مختصر <sup>≠</sup>آمده<sup>∨</sup> تا خوانندگان را به ملالت نهانجامد<sup>^</sup>.

چنین<sup>۹</sup> گویند<sup>≠ ۱</sup> که اقسام **تال** بسیار است، امّا آنچه معمول است که در <sup>۱</sup> **گیت** و **چهند**<sup>۱</sup> و دهرو<sup>۳</sup> و دهرید و [سادرا]<sup>۱</sup> و مارو<sup>°</sup> و هولی، /م: ۲٫۸٫۸ و قوالی و خیال هریک مُلک<sup>۲</sup>، چنانچه<sup>۱</sup> **خیالِ**<sup>۸</sup> هندی و گوالیری و مارواری و پوربی<sup>۹</sup> و خیرآبادی و

این باب مسطور است، بنابر آن **پربندها**ی' نام دارد. و<sup>۲</sup> در اصل این باب<sup>۳</sup> در از ٔ بوده<sup>°</sup>، بنده خلاصهٔ آن<sup>۲</sup> در این مختصر آورده، تا حخوانندگان> از مطالعهٔ<sup>۷</sup> آن<sup>۸</sup> کاهل نشوند<sup>۴</sup>. والسّلام.<sup>۱</sup>

> <sup>۱</sup> ب۲: ىرىندھا ٢ ب١: -٣ ب٢، ١: - اين باب ٢ ب٢، ١: بود ٢ ب٢، ١، م: + چيده ٣ ب١: مكالمه ٢ ب١: - ب٢، ١: او ٩ م: نشود ٢ ب٢، ١: - م: والله اعلم

و چهارم را<sup>۱</sup> **بهوگ**<sup>۲</sup>؛ و پنجم را ا**بهوگ**<sup>7</sup> نامند<sup>3</sup>. و<sup>°</sup> در یک<sup>۲</sup> اصطلاح این مصرع را دهات و<sup>۷</sup> [مات]<sup>۸</sup> نیز گویند. و آن را دهرید برای<sup>۹</sup> این نام نهادهاند که دهرید<sup>۱</sup> به معنی قطب است، <sup>‡</sup>پس مصرع اوّل او در همهٔ دیگر<sup>۱</sup> مصرعها<sup>۲</sup> مانندِ قطب قایم<sup>۳</sup> است<sup>‡<sup>3</sup></sup> و<sup>°1</sup> از جای خود برنمیگردد، لهذا، دهرید نام یافته. و مصرع<sup>۲</sup> اوّل او<sup>۱</sup> از سر اوّل<sup>۱</sup> برخیزد<sup>۱</sup>، <sup>۲</sup> و<sup>1</sup> مصرع دوم<sup>۲</sup> از سر سیوم و مصرع /م: <sup>۱</sup> رسر از سر هفتم یا هشتم و مصرع چهارم از سر پنجم و مصرع پنجم از سر چهارم.

و در **چهند<sup>۲۲</sup> و دهرو** نیز <sup>۲۲</sup> به همین وجه پنج مصرع می آید<sup>۲۰</sup> و این مصرعها را نیز <sup>۲۲</sup> دهات و مات<sup>۲۷</sup> گویند<sup>۲۸</sup>

/ب۱: ۳۱٫۱ چون اجزای **گیت** و اقسام او و<sup>۲</sup> اجزای<sup>۳</sup> **چهند<sup>۳</sup> و دهرو** و<sup>۲۲</sup> **دهرید** در

ب، ب۲: -ب١: ابهو ک م: بھو ک ا: بهو ک ب۱: بهو ک م، ا: -ب١: نات م: دیات ا: یات ب۲: دهاب ب١: برائيي ب۱، م: دهر ب١: -ب۱: مصرع ب١: -؛ ب۲، ۱: قایم ب۱: که ۲٫ م: + سیوم. روی این کلمه خط کشیده شده است. ب۱: -۱۸ ب۱:-۱۱ : خیز د <u>:</u>بَبِ <sub>۲۳</sub> م: + او م: **ج**ند ً ب۲۰ ـ ۲0 ب۲: آید - :۱،۲۰، ب۲۱ ۲۱ با ۲۰ ب ۲<sup>۲</sup> ب۲: دهاب م: - و مات ۲۸ ا: میگویند ۲۹ ب۱ در ., ۳٫ م: + او ً و ۲۲ م: چند ۲۲ م: -

ششم: **پات** ايعنى حروف مذكور <sup>٢</sup>؛ هفتم: تن تنا<sup>٣</sup> و مِنْ جمله اوّل جزء با<sup>٤</sup> معنى باشد و شش جزء بىمعنى<sup>°</sup>.

و<sup>۲</sup> **چهند**<sup>۷</sup> /ب۲: ۲۶ / بر دو نوع است<sup>۸</sup>: یکی به چهار مصرع؛ دوم به<sup>۹</sup> دو مصرع، مانند<sup>۰</sup> **دهرپد**<sup>۱۱</sup> لیکن به زبان هند، که آن را<sup>۲</sup> **بهاکها**<sup>۲</sup> گویند، \*مگر به سهنس-۰ کرت<sup>۲</sup>\*\*<sup>۰</sup>، خواه به<sup>۲</sup> زبان مرهنتی<sup>۱۷</sup>.

و **دهرو** <sup>ع</sup>جه<sup>۱</sup><sup>۸</sup> شش مصرع<sup>+۱</sup><sup>۹</sup> باشد، چنانچه<sup>۲۰</sup> <sub>۱۹:</sub> ۲<sub>۲۰</sub> دو مصرع در یک <sup>+</sup> <sup>+</sup>**تال** باشد<sup>++۲</sup> و چهار مصرع در یک **تال**<sup>۲۲</sup> <sup>۲۳+۲</sup>

و<sup>۲۰</sup> **دهرید**<sup>۲۰</sup> پنج گونه است: یکی با پنج مصرع؛ دوم با چهار مصرع؛ و سیوم با سه مصرع؛ و چهارم با دو مصرع؛ و پنجم با یک مصرع و نامهای او<sup>۲۲</sup> چنین باشد که مصرع<sup>۲۷</sup> اوّل را **ادگراه**<sup>۲۸</sup> گویند<sup>۲۹</sup> عرف ا**ستهائی؛** دوم را<sup>۳۰</sup> **میلاپک<sup>۳۱</sup>؛** و سیوم را ا**نترا؛** 

> ا. بات ب۲: یاب ب۱۰ یاب م: تدمكو ء ا: «ندنكه» (؟) ناخوانا است. ب۲: مدیکر ب۱: تں تیا ب۲: ىن يىا م: باشد باين ا، م: -م: چند ب۲، ۱، م: دو وجه ب۲،۱: با ب۲،۱: باشد ب۱: دهریت ب۱، م: - ان را ... ۱۲ م: هباکها ب۱: سبهس کرت ۱٥ ب۱،۲ ١٦ ب۲،۱: در ب۲: مرىسى م: مر هتي ۱٬ ب۱۰ و - ·1 <sup>۱</sup> ب۲: لیس مصر عه ۲۰ ب۲: + در ۲۱ ا: تان ۲۲ از تان م: + باشد و چهار مصرع در یک ۲۳ (۲۰ - ۲۰ ۲۳ ب۲: تان ٢٤ - : a ; -ا: دهريت ب۱: در دهریت - :1 <sup>۲٦</sup> - :1 \*\* ۲۰ ب۲: کراه ا: اکر اہ ۳۰ ب. . ۲۹ با: -۳۰ با، م: -۲۰ بدلا ۳ ب۲: سلاری ا: سیلایک

و <sup>(</sup> **دیسی** به چند وجه باشد <sup>۲</sup>، چنانچه **قوالی** و **خیال** هر مُلک و **هولی (؟) و کرکهه** و [سادر۱]<sup>۳</sup>، /م: ۳۶پ/ و **بار**<sup>۴</sup> و <sup>خ</sup>جز آن<sup>خ</sup>°.

فامًا<sup>۲</sup> **گیت** که بیست<sup>۷</sup> اقسام است، در کتاب *سنگیت*<sup>۸</sup> به این وجه<sup>۹</sup> ضبط کردهاند: جهومرا<sup>۱</sup> و کنتهاپهرن<sup>۱۱</sup> (؟) و سولاد<sup>۲۱</sup> (؟) و سورجپرکاس<sup>۲۲</sup> و اماتلک و دهوا و ماتها<sup>۱</sup><sup>۱</sup> و پربند و <sup>±</sup>گنی و اردو<sup>°۱</sup> (؟)<sup>±۲۱</sup> و چهونمرا<sup>۷۱</sup> (؟) و <sup>±</sup>برسد<sup>۸۱</sup> (؟) و است<sup>۲۱</sup> (؟)<sup>±<sup>7</sup></sup> و [سراورتنی]<sup>۱۲</sup> و غیره. پس گیت را هفت اجزاء<sup>۲۲</sup> است، اوّل: برد یعنی صفت<sup>۲۲</sup> پادشاه، خواه<sup>۱۹</sup> صفت<sup>°۲</sup> جنگ باشد<sup>۲۲</sup> خواه صفت<sup>۷۲</sup> سواری؛ دوم: **س رک م پ ده نی؛** و<sup>۲۸</sup> سیوم: تنباء<sup>۹۲</sup> (؟)؛ چهارم: اکار (؟). پنجم: حروف<sup>۳</sup> از حروف /ب۱: ۲۰۰ مردنگ؛

0

ب۲: سحم ۲ از است ا: ساده ر ا. در حاشیه «سادر ه» با همان دستخط افزو ده شده ب۲: سادر ه ب۱: سادهره م: ساده. بر اساس *ته* (ص ۳۵۴) تصحیح شد. است ب۲: نار ٔ ب۱: نارو م: رو ۰ ا: خير ان <sup>٦</sup> ا: + و ب۲: ہسـ ا نىست Ľ۲· سنکنید <sup>۹</sup> ب۲: + است م: جهوتمر ا ا: جهونمرا **ب**۱: جو همر ۱ ب ۱۱ ب۲: کهآ ۱۰ کنتها ب ، <u>ب</u> ۱ ب۲، م: سولا ا: سنو لا ۲ ب۲: سور جپرکاش ١٤ ب۲: مان ها . ۱٫ م: از ا: کھی دار ب۲: کمیدار ب، بی بی می ۱۷ با : حو همر ا ب۲: حهوىمرا م: جهو نمر ۰٬ ۱: پربند م: برتب '. چر. ۱۹ م: است ب٢: بربنداست ۱ ب۱: سرنرنی ا: سرپرتنی، م: سروتنی بر اساس *تمرر* (ص ۹۴) تصحیح ب۲: سرىرىيى <u>بيد</u> ۲۲ : ا: (ناخوانا است) ۲۳ ب۲ : منفذ ا: منقذ ۲۲ ا: خاه ۲° ب۲: منفذ ا. منقذ ۲۱ ب ۲۱ م: -۲۷ رو ب۲، م، ۱: -^ر ب<u>ج</u>: - ۲۰ ب ب ۲۹ ب۲ نیهیا ا: تئھیا م: سنیا ۳۰ ب۱: حرف

## <sup>≠</sup>باب چهارم<sup>≠</sup>': در شرح و <sup>۲</sup> تفصيلِ<sup>۳</sup> اقسامِ **گیت** که در اصطلاحِ هند آن را [**پربندهاادهیای**]<sup>3</sup> گویند و احوالِ آن

باید دانست که گویندگی بر دو نوع است، یکی غیر بسته، چنانچه در <sup>°</sup> ابواب مذکوره ذکر ۰ آن به اتمام رسید؛ دوم بسته و آن<sup>۲</sup> مشتمل بر دو طریق است، یکی آن<sup>۷</sup> که آن را **مارگ** گویند؛ دوم، **دیسی** <sup>۸</sup>

پس، **مارگ** چهار<sup><sup>6</sup></sup> وجه است، اوّل: **گیت**، که اقسام آن بیست است<sup>(۱</sup>؛ دوم: **دهرپد**<sup>(۱)</sup> و آن پنج وجه<sup>۲</sup> است. سیوم: **چهند**<sup>۳</sup> و آن یک وجه است. چهارم: **دهرو<sup>۲</sup> و آن<sup>(۱)</sup> نیز یک** وجه است.

> <sup>۱</sup> ب۱: فصل نهم ۲ ب۱، ب۲، ۱: -۳ ب۲، ۱: - تفصیل ۴ ب۱: بریندسهای ب۲: بریندهائی ۱: پریندهای م: پریندهائی ۴ ب۱: -۸ م: این ۴ ب۲، ۱: دهریت ۲۰ م: چند ۲۰ م: چند ۱: و ۱: او و

گویندگی سرود، بیحالشده، گوید دوازدهم: **ادست' (؟) گاین** که رخساره را دراز و نظر را شوخ نموده کوید ً. والله أعلم ُ

۱۱، م: اوشت ۲ ب۲، ۱: کرده ۲: گویند ۱: والله اعلم

٥

ب۲: رو ب۲، ۱: نموده ب۲: سر ڈشت ا سر ذشت ب ۱ : سر و سب م: جسم م: نزور ب١: كلَّه ب۲: گوید ب۱، ب۲، ا: مکرسه، م: نکرسه. بر اساس ته (ص ۳۴۴) و با مقایسه با SR (ج ۲، ص ۱۵۷) تصحیح ب، م: -ب۲: ىسارى ا: بسیاری. بر اساس *ته* (ص ۳۴۴) و با مقایسه با SR (ج ۲، ب١، م: يساري ص ۱۵۷) تصحیح شد. ب۱، ب۲: کرتهه م: کریهه ب۲، م، ۱: + خود ب٢: باز س ا:بار ر ش ب۲، ۱: آدهم ب۱: - در گویندگی ۱٥ ۲ ب ۲ ب۲ + کوید ب۱: -^۱ ۱: بد ۱۹ ب.۲۰۱۱: بکوید ۲۰ آ: اشتم ب۱: پُرس م: برست ۲۲ ب۲: کوید ب۱، م: -۲۰ ب۱: + دیکر ب۲: -۲۰ ب۲: نماند ۲۱ ب. ۱۰ ب. ۲۷ ب ۲۷ ب۱، م: شود ۲۸ ا: سرت ۱۰ سرت ۲۹ ب۱: دهریت کا ۳. ۲۰ م: را ۳۱ ب۱، ب۲: بمیں، ۱: نمتین، م: تمتین. بر اساس *ته* (ص ۳۴۲) تصحیح شد.

لجت' (؟) گاین که بشرمندگی گوید. هفتم: /م: ۵۳۰/ کپانی (؟) گاین که تیپ سر با سر باشد \*
\*و بر کهرج سر بی سر آید\*\*. هشتم: [سانناسک] گاین که همه سر را در بینی گوید، یعنی غنه آ باشد. نهم: کوچپ (؟) گاین \* که تان را بسیار کشیده گوید. دهم: چهندهن \* (؟) گاین که وزنِ سر را خطا کند. یازدهم: [کاکی] \* گاین که بدآواز \*بُوَد و آواز او \* \* مانند گاین که وزنِ تال \* نود ماند. سیزدهم: قان را بسیار کشیده گوید. دهم: جهندهن \* (؟) مانند ماند ماند که تان را بسیار کشیده گوید. دهم: جهندهن \* (؟) گاین که وزنِ سر را خطا کند. یازدهم: [کاکی] \* گاین که بدآواز \*بُوَد و آواز او \* \* مانند ماند. ماند دوازدهم: [بتال] \* گاین که \* در گویندگی وزنِ تال \* خطا کند. سیزدهم: ماند ماند ماند. ماند ماند ماند. ماند. دوازدهم: [بتال] \* کاین که \* در گویندگی وزنِ تال \* خطا کند. سیزدهم: ماند ماند. ماند دوازدهم: [بتال] \* گاین که مصرع دهریت \* را حجنان> خطا کند که \* معنی زایل شود. چهاردهم: پدهین \* (؟) گاین که مصرع دهریت \* را کم کند.

پس این چهارده قباحت دراندرون<sup>۲۱</sup> گویندگی است<sup>۲۲</sup> و باقی دوازده قبح<sup>۲۳</sup> که بیرون است، این باشد. اوّل: **حباری<sup>۲۲</sup> (؟) گاین** که کلّه را کج و دهان را<sup>۲۰</sup> بسیار گشاده و ۱۰ حیا> دندان را <sup>‡</sup>بسته، گوید<sup>‡۲۲</sup>. دوم: **تنبکی<sup>۲۲</sup> گاین** که رگهای<sup>۲۸</sup> گلو را ظاهر کرده و

م: لحب م: بتر تيپ ب۲،۱; + بر ب١: شس ب۲: نیاسد ۲. 1 م: تاسکاری بر اساس *ته* (ص ۳۴۶)، *تمر*ر (ص ۱۵۰) ب۲: باسکار ی ب۱،۱: ناسکاری تصحيح شد. ا· ناخو انا است ب۲: حصه ا: کوجت ب۱، ب۲: کو جب ب ۱: + باشد ب۲: حهندمین م: (ناخوانا است) ب۲: سس ۱، م: بسر. بر اسا*س ته* (ص ۳۴۴) *و تمرر* (ص ۱۵۴) و با مقایسه ب ۱: حهندم ۱۰ ب۱: پسرکا ب۲: سر با SR (ج ۲، ص ۱۵۴) تصحیح شد. ب۲، ۱، م بې د بې ۱ ب۱: بال بر چې ا، م: تال برجت. بر اساس *ته* (ص ۳۴۴) و با مقایسه با ب۲: تال ىرحب SR (ج ۲، ص ۱۵۷) تصحیح شد. بَ١ : -ب۱، م: تان °' ب۱، ب۲: ماىراھين ا: ماتر اهن ۱۲ م: اعروب ۱۲ ب۲: و هدیت ۲۰ ب۲: و از و م: و هريد ا: + ازو ۱۹ ب۱۰: بدیں ب۲: مر هين ا: بدهن ې د وهريد ب۲: درون ۲۲ ب. م: -۱۲ ب۱، م: -۲۳ ب ۲۳ ب۲: قباحت <sup>۲۰</sup> ب۲: -۱۱ م: بست کویند ا: تنکی ب۱: مسکی م: «مبتتكي» (؟) ناخوانا است. ۲۰ ب۲: راکهای روی «ا» خطکشیده شده است. م: ناخوانا است.  $\Lambda\Lambda$ 

گوید<sup>۱</sup>. و سپردایک<sup>۲</sup> گاین<sup>۳</sup> (؟) آن که\*<sup>3</sup> با بر ادر ان هم خوب گوید. و ایت<sup>°</sup> گاین (؟) آن که هر وجه تان /ب۱: ۲۹٫ که خواهد، به خوبترین /م: ۲۴پ/ وجه گوید. و گهندتان<sup>۲</sup> گاین (؟) آن <sup>۷</sup> که<sup>۸</sup> گلو خوب دارد. و بسیکههدت گاین<sup>۴</sup> آن<sup>۱۰</sup> که راک سده و غیره، هر سه<sup>۱۱</sup> <به> بهتر وجه گوید. و جتسرم<sup>۲۱</sup> گاین آن که اگر<sup>۳۱</sup> چهار پاس سرود کند<sup>۱۰</sup> ، گویندگی او کم نگردد، بلکه زیاده شود و ماندگی در او نیاید<sup>۱۰</sup>. و ساودهان گاین آن که با هشیاری و فهمیدگی گوید.

فصل هفتم'': در تفصيل'' قبح گوينده

٥

1.

و آن بیست و شش است که آن را [**دوکهاهه**]<sup>۸</sup> گاین گویند. اوّل: <sup>+ ++</sup>سنکت گاین<sup>++۱</sup> که سرود را با خوف گوید<sup>+۲</sup>. دوم: کمپت<sup>۲</sup> گاین که تان را با لرزه گوید. سیوم: مبرهن<sup>۲۲</sup> (?) گاین که سر را<sup>۳۲</sup> گذاشته، بی سرت آن گوید. چهارم: بیاکل<sup>۲۲</sup> (?) گاین که حیرتزده<sup>۲۰</sup> و فکرمند و پریشان شده، گوید. پنجم: کوپت<sup>۲۲</sup> گاین (؟)<sup>۲۲</sup> که بغصّه و حدت<sup>۲۸</sup> گوید. ششم:

فصل ششم': در تعداد و تفصیلِ حُسنِ گوینده که در روز اصطلاح هند آن را **بهوکن گاین** گویند

و آن دوازده<sup>1</sup> است: سکهت<sup>°</sup> و سوساریره<sup>۲</sup> و گرهموچه<sup>۷</sup>بحچهن<sup>۸</sup> (؟) و بیدها<sup>۴</sup> (؟) و لپت بیهن<sup>۱</sup> (؟) و سراوک و سپردایک<sup>۱</sup> (؟) و ایت (؟) و<sup>۱</sup> گهندتان<sup>۱</sup> (؟) و بسیکهه-د دت<sup>۱</sup> و جت سرم<sup>°</sup> و ساودهان<sup>۱</sup>.

/ب۲: ۲۰ س**گهت<sup>۷</sup> گاین** آن است که در گویندگی وجه خوب دارد. و **سوساریره** <sup>۱۸</sup> **گاین** آن است<sup>۹</sup> که در گویندگی <sup>≠ ۱</sup> بسیار نماید و در هرجا که خواهد، گلوی او رسد<sup>۱۲</sup>. و **گرهموچههبحچهن<sup>۲۲</sup> (؟)** آن<sup>۲۳</sup> که در **تان** برداشتن و آخر کردن، هر جا فهمیده باشد. و **بیدها<sup>۲۲</sup> گاین (؟)** آن که **تان** را به انواع وجه<sup>۲۰</sup> خوب گوید. و **لیتبیهن<sup>۲۲</sup> (؟)** آن است که در **الاپ** فهمیده باشد. و **سراوک گاین** آن<sup>۲۲</sup> که در الا<sup>۲۰</sup> که \*تنها اگر<sup>۲۸</sup> گوید<sup>۲۴</sup>، خوب<sup>۲۰</sup> (؟)

ب١: هفتم م: گویندها ب٢: بهوكتكاين ب۱، م: ده ا: سكهٰيت ٢٠ سوساترسره ب١: + و م: كرده موجهنه و بخحجهن ب۲: بیدها ب١: بندها ب۲: لب سهن ب١ : ُ لست سهتن ا: لب بهمين ب۲: ستردانک ب۱: ستبرر ایک م: سَپنروابک م: ا: كتهه ىان ب۲: کب یان ب۱: رکهه یاں ۱٤ ب۲: بسکهه دک ا: چهت سرم ب۱: رحس سرم م: رچت سرم م: ستادهان ۱٧ ا: سكهبت ۱۰ ا: سوسابرو م: سوساربر ب۲: -ب۲: ادراک الإبا: رشده م: اكر هوجهه تحجهن ب٢: آنست ۲<sup>۲</sup> ب۱: نبدها ا: ناخو انا است. ۲۰ م: -م. ۲۱ ۱: بدهمن ۲۷ ا: + است ... ۲۹ م: + خوب ب١: گوبنده .۳ ا. ناخوانا است

١.

است که در گفتنِ او بسیار <sup>‡</sup>مزه باشد و<sup> $\neq 7</sup>$  در همه جا **سر** زیاده نماید. و **رسک** آن باشد که در <sup>‡</sup> گویندگی او **سر** و <sup>°</sup> مزه زیاده و <sup> $\neq 7</sup>$ الفاظ فصیح <sup>†</sup> ظاهر شود<sup> $\neq 7</sup></sup>. و$ **بهاوک**<sup>۸</sup> آن است که این <sup>†</sup> چهار صفت هم <sup>'</sup> در او باشد و هم شاعری به انواع دارد. و این حکم بر گویندهٔ <sup>''</sup> مفرد<sup><math>1'</sup> است.</sup></sup></sup></sup>

و دیگر در شرح گوینده هایی<sup>۱</sup> /ب۱: ۲۸پ/ که مرکب باشند<sup>۱</sup> و<sup>۱</sup> آن سه قسم اند<sup>۱</sup>. اوّل: **ایکل<sup>۱</sup>؛** و دوم: **جمل؛** و سیوم: [**برند**]<sup>۱</sup>.

٥

1.

**ایکل<sup>۱</sup> گاین** آن باشد که خود خوب گوید \*و به همراهِ دیگری خوب نگوید.\*<sup>۲۰</sup> و **جمل** آن است که به<sup>۲۱</sup> همراهِ یک برادر خوب گوید \*و تنها خوب نگوید\*<sup>۲۲</sup>. و/: ۳۳٫/ [**برند**]<sup>۲۲</sup> آن باشد که تنها خوب نگوید<sup>۲۲</sup> و به<sup>۲۰</sup> همراهِ پنج شش برادر خوب گوید.

و آن که<sup>۲</sup> جمیع صفاتِ مذکوره در او باشد<sup>۲</sup>، آن قسم گوینده را **کیریانکنی** (؟)<sup>۲</sup> میگویند<sup>۲</sup>. اگر چنین گوینده<sup>۳۰</sup> در عالم پیدا شود<sup>۳</sup>، نادر است.

ب١: - آن است م: باشد و مزه باو ب۲،۱: افصح م: الفاه ا: بهادک \_ :۲۷ ۰۱ کو بندکے ب۱،م: ب ۱ ، م: باشد م: است 1.12 ب٢: ايكل ۰۱ ب۱، ب۲، ا، م: برندل بر اسا*س ته* (ص ۳۳۷) تصحیح شد. ۱٬۱۰ : الکل ب، ۱، ۲ ـ ۲۲ ب۱ م: برندل. بر اساس ته (همانجا) تصحیح شد. ا: ىرندل ب۲: پرندل ب۱: برتدن ب۱، م: گوید م: -ب٢: باشند ۲<sup>۰</sup> ب۲: کربان کني م: کبریان کن*ی* ا: کریان کنی ب٢، ١: كويند ب١: گويند ۳۱ ب۲، ۱، م: آید

بار ' با خوبی آید ' و خوش آید '، آن را [**همپهت**] **کمک** گویند. و جنبش **سر** که از لب بستن در گلو بشود، آن را **مدرت <sup>°</sup> گمک** گویند <sup>۲</sup>. و اگر <sup>۷</sup> برابر آواز <sup>۸</sup> **مردنگ**<sup>۹</sup> جنبش **سر** در گلو بشود، نامت <sup>۱</sup> گمک گویند (؟). \*و اگر دوچندان بشود <sup>۱</sup> ، آن را [**مشر**]<sup>۱</sup> گمک گویند (؟)\*<sup>۳</sup>. والله أعلم <sup>۱</sup>.

فصل پنجم: در تفریق و تعداد گوینده ها

و آن پنج قسم است. اوّل:[سچهیاکار]<sup>۱</sup>۰ دوم: [انکار]<sup>۱</sup>۰ سیوم: رنچک<sup>۱</sup>۷ چهارم: رسک؛ پنجم: بهاوک. ۱<sup>۸</sup>

[انکار]<sup>۱۹</sup> آن است که هر چه وضع استاد است<sup>۲۰</sup>، در او<sup>۲۱ ن</sup>خمودار ۲۰: ۲۲٫ شود<sup>+۲۲</sup> که گویا تمام شکلِ استاد است. [سچهیاکار]<sup>۲۲</sup> آن است که وضع نو از خود بنیان<sup>۲۶</sup> ۱۰ کند، امّا به شرطِ آن که آن وضع بهتر باشد، تا شنونده از او محظوظ شود. و **رنچک** آن

حصّه درت باشد، :[اسپهرت] <sup>(</sup> گمک گویند. و اگر دوم حصّه، درت باشد، آن را کمپت گمک گویند. و اگر برابر درت<sup>۲</sup>، جنبش در گلو بشود<sup>۳</sup>، آن را [**لین**]<sup>3</sup> گمک گویند.<sup>°</sup> اگر برابر دو چند درت<sup>۳</sup> باشد، [ا**ندولت**] <sup>۷</sup> گمک گویند (<sup>9</sup>). و سهچند آن را حبل> <sup>۸</sup> گمک گویند<sup>۹</sup>. و چهارچند آن که در گلو <sup>۱</sup> ملایم نماید، <sup>۱</sup> [**تربهن**] <sup>۱</sup> گمک باشد<sup>۳</sup>. \*و <sup>†</sup>از او اگر<sup>+3</sup> بسیار به کجی و به خوبی<sup>°</sup> باشد، با: ۲۰ را زرا[ کرل]<sup>۲</sup> گمک گویند. \*<sup>۷</sup> و <sup>†</sup>اگر از <sup>+</sup><sup>1</sup> اوّل تا آخر سر<sup>۹</sup> جنبش سر<sup>۲</sup> بشود، آن را<sup>1</sup> [آهت] <sup>۲۲</sup> گمک گویند. و آن را که در اوّل سر \*جنبش <sup>±</sup>بشود، الاست<sup>± ۲۲</sup> گمک گویند. و <sup>3۲</sup>\*<sup>۰۰</sup> جنبش سر که <sup>۲</sup>, در گلو زیاده شود<sup>۲۲</sup> و خوش نماید، [پلاوت]<sup>۷۲</sup> گمک گویند. و جنبش سر که<sup>۲</sup> در گلو زیاده و بار<sup>۹۲</sup>

/ب۲۱:۲۰٫ **الاست<sup>۱</sup>؛ یازدهم: [پلاوت]<sup>۲</sup>؛ دوازدهم: [همپهت]<sup>۳</sup>؛ سیزدهم: مدرت؛ چهاردهم: نامت<sup>۴</sup>؛ پانزدهم: [مشر]<sup>°</sup>.** 

و وجه شناختن او به یک طریق چنین باشد که <sup>≠</sup>هر گاه بر ساز **دورو**یی<sup>¥</sup> خُرد<sup>۷</sup>، که هندوی<sup>^</sup> ساز است، از یک انگشت به<sup>۹</sup> آهستگی زود زود بنوازند<sup>۰۱ ≠</sup>و از او آوازی برآید و<sup>≠۱۱</sup> به<sup>۲۱</sup> مثل آن آواز، **سر** را در گلو جنبش دهند<sup>۳</sup>، آن را **گمک** گویند.

0

١.

و به طریق دیگر<sup><sup>3</sup>', <sup>‡</sup>چهارم حصّهٔ آن آواز، **درت** باشد. و آن<sup>°'</sup> به این روش است که وقتی که یک انگشتِ دستِ راست /م: ۲۳پ/ را بر دستِ چپ پی<sup>۲'</sup> هم زنند، آوازی<sup>۷'</sup> پی در<sup>^</sup> پی برآید<sup>‡۱</sup>'، پس آن<sup>۲</sup> آواز **درت** باشد. و<sup>1'</sup> دو چند **درت<sup>۲'</sup>، [لگه]**<sup>۲۲</sup> بشود و دو چند **لگه<sup><sup>3</sup>'</sup>، گر** بشود، چنان که<sup>°'</sup> در باب **[تال ادهیای]**<sup>۲۲</sup> خواهد آمد. پس اگر چهارم حصّه، **درت** باشد<sup>۷'</sup>، [و] در گلو جنبش **سر** /ب۲: ۲۳پ/ بشود<sup>۲</sup>، آن را<sup>۲</sup> **ترپ**<sup>۲۰</sup> گویند. و اگر سیوم</sup>

و **روپ بهنجنی**<sup>'</sup> /: ۲۳پ/ آن است که **الاپ** نقلِ **روپ راگ** /ب۲: ۲۳ ر/ باشد و <sup>۲</sup> دو چند **گمک** در او<sup>¬</sup> بیاید. و [استهایی]<sup>3</sup> بهنجنی<sup>°</sup> آن است که<sup>۲</sup> هم<sup>۷</sup> در او **الاپ روپ<sup>۸</sup> بهنجنی**<sup>۴</sup> باشد و هم [استهایی]<sup>۱</sup> بین ساز در آن<sup>۱</sup> بخوبی آید<sup>۲</sup> و این را در اصطلاحِ هند<sup>۲</sup> **نکشثالاپ** (؟) گویند.

0

و آن پانزده است، اوّل: **ترپ<sup>۷</sup>'؛** دوم: [ا**سپهرت**]<sup>۱</sup>' ؛ سبوم: کمپت؛ چهارم:[لین]<sup>۱</sup>'؛ پنجم:[ا**ندولت**]<sup>۲</sup>؛ ششم: [بل]<sup>۲</sup>؛ هفتم: [تربهن]<sup>۲۲</sup>؛ هشتم:[کرل]<sup>۲۲</sup>؛ نهم:[اهت]<sup>۲</sup><sup>\*</sup>؛ دهم:

فصل سیوم: در تفصیل الاپ که چند وجه است

0

باید دانست که **الاپ** هفت قسم است:<sup>۳</sup> **راگالیت** و<sup>ئ</sup> **[روپک**]°**الیت**<sup>۲</sup>، و این بر <sup>۷</sup> دو /م: ۲۱پ/ گونه<sup>۸</sup> است، یکی **پرتگهنکا** و دیگر **بهنجنی**<sup>۹</sup>؛ و این نیز <sup>۱</sup> بر <sup>۱۱</sup> دو وجه<sup>۱</sup> است<sup>۱</sup><sup>۳</sup>، یکی **[روپک**]<sup>۱</sup>'**بهنجنی**<sup>°(</sup> و <sup>≠</sup>دیگر **[استهایی**]<sup>۲</sup>**'بهنجنی<sup>۱</sup>**؛ و<sup>۱</sup> **سمالیت**.

راگالیت<sup>خور</sup> آن الاب است <sup>خ</sup>که در هفت جا، یعنی استهایی<sup>۲</sup> و اروهی<sup>۲</sup> و غیره، راگ بسیار نماید و این بهتر الاب است.

و **[روپک]<sup>۲۲</sup> الپت<sup>⊭۲۲</sup>** آن است که هرچه **روپ<sup>۲</sup> راگ<sup>۲</sup>** مقرر کردهاند، موافق آن **[روپک]<sup>۲۱</sup> الاپ** باشد. و **پرتگهنکا<sup>۲۷</sup>** آن است که نقل **روپراگ** با گ**مک** باشد. و<sup>۲۸</sup> **بهنجنی<sup>۲۹</sup>** آن است که<sup>۲۰</sup> موافق **روپراگ<sup>۲۱</sup>** باشد و **گمک**های بسیار در او با<sup>۲۲</sup> خوبی بیاید.

آن **راگ** رفته، بر **کهرج** بیاید و این را **سنچار** ' **استهانِ** ' اوّل گویند. دوم مرتبه از **کهرج** ' **سر**<sup>3</sup> / ۲۰: ۲۲پ/ بر همهٔ **سر**ها به نیم نیم<sup>۲</sup> [رفته]<sup>۷</sup>، تا<sup>۸</sup> به **بادی سر** رسیده، باز بر **کهرج** آید<sup>۹</sup> و /<sub>8</sub>: ۱۳ر/ این را **سنچار** ' ا**ستهانِ** دوم گویند. سیوم مرتبه، از اینجا بر **کهرج** بالا''، یعنی **تیپ**، رفته و <sup>‡</sup>با **سر**های زیرین او جور '' نموده''، باز بر **کهرج** آید<sup>‡<sup>3</sup></sup> و این را **سنچار** ' ا**ستهانِ**<sup>۲</sup>' سیوم گویند. و<sup>۷</sup> چهارم مرتبه، به طریق سیوم، از **تیپ** هم بالا رفته و با<sup>۸</sup>' **تیپ** جور نموده<sup>۱</sup>'، یعنی بر **تیپ** دو سه'' مرتبه آمد و رفت کرده، باز به هشیاری و خوبی، **راگ** بر **کهرج** بیاید'' و این را **سنچار**'' ا**ستهانِ** چهارم گویند<sup>۲</sup>'

0

١.

پس در <sup>۲</sup> جميع **راگ** بر <sup>۲</sup> قسم **الاپ**، بدون اين چهار وجه نخواهد بود و بنای<sup>۲</sup> اين وجوه<sup>۲۷</sup> از **الاپ**، <sup>‡</sup>**راگ الپت**<sup>+۲۸</sup> است، چنانچه تفصيل همه<sup>۲</sup> در فصل آينده<sup>۳</sup> میآيد. إن شاء /ب۱: ۲۷ر/ الله تعالى.

> م: سنى ب١: اسجار ب۲،۱: – ب ۱: + او وان ب۲: + بیاید و این را - :1 ب۲،۱: -م: -ا: به تم ننيم ب۱، ب۲، ۱، م: رفتار با، ب۲، از -ب۲: يبايد م: اسنجار • • ب٢: + رفته ب۱، ب۲، ا: رجوع ب١: نمود ١٤ ب۲، ا: و با زیرین سر هاء او (ا: -) جور کرده بار بر کهر ج برند (ا: آید) ° ب۱: اسنچار . ۱۱<sup>۱</sup>۱: -۱٧ م: -۱۸ انتا ۱٩ ب۲: کرده ب١: -ب۲، ۱: آبد ۱۰ ب۱۰ اسنچار م: باشد ٢٤ ب۲،۱: درین ب، ب ۲۰ ب۲۰ م: هر ب ب ۲۱ ب۲ : بهای ۲۷ ب. م. - ۲۷ ۲۰ م: راکالب ۲۹ م: -۳۰ ۲۰ بر سده ۲۰ ب۱: سده

تعبير به زن نمودند آ. و ديگر چنانچه آزن به اختيار مرد است، همچنين بنده در أختيار خدا است. لهذا، مراد از زن در اينجا آ، بنده است و مراد از مرد، مرد حقيقی که ذات زخدا است ( لاجرم معنی حروف مذکور ۱ بر مطلب مزبور ۱ درست خواهد بود مر: ۳۰۰ و أ از آن است که مردان حق به ترانهٔ اين حروف متأثر گرديده، محو مطلق می-شوند. \*والله أعلم بالصّواب \*<sup>۱۱</sup>

فصل دوم: در شناختنِ چهار مقام **الاپ** که آن را استهان الاپ<sup>۱۷</sup> -گويند^۱

اوّل آن **استهانک<sup>۹</sup> (؟)سر**<sup>۲۰</sup> است<sup>۲۱</sup> و آن، آن است /ب۱: ۲۶پ/ که از آمدنِ او<sup>۲۲</sup> **راگ** نمودار شود. دوم **روپک(؟)سر** که **راگ** را زیاده کند. سیوم **رچهک<sup>۲۲</sup> (؟)سر** که <sup>≠</sup>مددکار او<sup>۲۲≠۲</sup> باشد. چهارم **انترایک(؟)سر** که از آمدنِ او، **راگ** جلا گیرد.

و برداشتن آن به این چهار وجه باشد <sup>خ</sup>که در <sup>۲۲</sup> هر **راگ،** اوّل مرتبه بر **بادی سر** 

ا: زنان ب۱: که دید م: کردند ب١: جنان ب۲، آ: به م: زنان ب۲۰ اند **س۱**۰ شده ب۲، ا: + است ا: درت ب ۱، ۱، م: + نهادهاند ا: مفرددت ب۲: مفردات ب۱: مد ۳ ب۲، ۱: مذکور م: ناخوانا است ۱۶ م. ۱٤ م: -ب٢، ١: ين ١٦ ب۲، ا: -۱۸ ب٢، م: ميگويند ۱۹ ا: استهان م: استهایک ا: یک اسر پ ب۲: یکسرت - :Ī '' ۲۲ ا: آن ا: جهنيک ب۲: حهیک ،' م: این ۲۰ ب١: مددكاس ۲۲ م: کرد و

0

۱.

که' آن الله است. و` دیگر حروف، <sup>≠</sup>که سوای آن<sup>۳</sup> در **الاپ**<sup>؛</sup> میآید<sup>»+۲</sup>، این است: «تا» و «ن» و «ری» و<sup>۷</sup> «ند»<sup>^</sup> و<sup>۹</sup> «رت»<sup>، ۱</sup> و «[تو]»<sup>۱</sup>'.

و معنی <sup>‡</sup>«تا»، «تو»<sup>‡۱</sup> باشد؛ و معنی «ن»<sup>۱</sup>"، «نیست»<sup><sup>۱</sup>"</sup>؛ و معنی <sup>‡</sup>«ری»، «ای<sup>‡۱</sup> م: ۳۰ر/ زن»؛ و معنی «ند»<sup>۱</sup>"، «دریای محبتِ خدا»؛ /ب۲: ۲۲ر/ و معنی «رت»<sup>۱</sup>"، «وصال»؛ و معنی «[تو]»<sup>۱</sup>"، «تو را».

0

<sup>≠</sup>و بدان که مجموع همه حروف اتان<sup>۱</sup> ری ند رت [تو]<sup>۲</sup> باشد، به معنی<sup>≠۲۱</sup>، آن خدایی است<sup>۲۲</sup> که اگر تو نیست شوی<sup>۳۲</sup> ای زن در<sup>۲</sup> دریای محبت<sup>۲۰</sup> او، پس وصال است ترا با خدا. باید دانست که عبارت<sup>۲۲</sup> این معنی، اشاره است مُشعر بر افاقتِ فرورفتگان<sup>۲۷</sup> تیر ممغاکِ غفلت<sup>۲۸</sup>، به این نهج که مردمِ غافل<sup>۲۹</sup> به مثابهٔ زنان اند. بنابرآن<sup>۳</sup> ایشان را

**د۱**: و ب٢، آ: -م: أنها ب۱: ادر اک م: مي أيند ب، ٦، ١: كه در آلاب سواي آن مي آيند (ب٢: -) ب٢: بد ب۱، ب۲، م: -ب۱:رب ب اب ۱۱ ب۱: منون م: تنوء ب۲: ىيبوو ۲۰ ب ۲۰ ب۲: سو ب۱،م:نه ب١: اينست ب۲: دست ب ۱° ب۲: رای ب ۲ ب۲: بد ۱۰ ب. ۱۷ ب۱ : رب ۱۸ ب۱ : تئون م: تىئو ا: تيؤ ب۲: سو ب . ۱۹ ب ۱: اتانه ب۱: تنوں (۲ ب ایست (ب ۲ ، م: و خدا را که در (ب ۲: -) مجموع (ا: مجموعه) همه حروف اینست (ب ۲ ، م: -) اتان (م: اتانه) رِي بدرب (ا، م: ندرت) تننو (ا: تَنَوَّ، م: تَنَلُو) بَأَشَدُ (ا: -) (ا: + معنى همه اينست كهُ) <sup>۲۴</sup> ب۱: شد ۲۳ ب۲: شوای ٢٤ نزم: - زن در پې ب۲: محنت ب .. ۲۱ ب۲۱ -۲۷ ب. <u>-</u> ۲۸ م: + به ب١: عقل است ب، ۲۹ ب۲: عاقل ۳۰ <del>ب</del> ۲۰ ا: این

## باب سیوم: در شرح<sup>۱</sup> **الاپ، یعنی برداشتن و گردانیدن** سر در راگ و ذکرِ ارکان آن که ≠آن را<sup>ب۲</sup> پرکیرنک۔ ادھیای<sup>۳</sup> گویند

مشتمل بر هفت فصل ً.

فصل اوّل: در بیان اسامی حروف<sup>°</sup> که در آن الاپ میکنند و معنی
 هر<sup>۲</sup> حرف

و آن این است، اوّل: <sup>≠</sup>«ا» به معنی<sup>۷≠۸</sup> خدا یکی است <sup>≠</sup>و آن صدائی است<sup>≠۹</sup> که در /ب۱: ۲۶ر/ جمیع حروف است. اگر هر یک حرف را با مَد<sup>۱۰</sup> کشی، همهٔ حروف، الف میشود،

تفصيل اشكال راكها اول بهير روپ او اين باشد دَه پَپ دَه دَه ني نَي كَه كه رَ سَا سً سَّ رَ كَ مَ بِپَ دَه دَه نِّي أَنِي آسَا سَا آسٍ نَّني نِّني دَه دِه بَ مَم كَكَ كَ بَيٍّ كَكَك رَ سا و روب -بهبهاسِ سَ رِ کَ َّ پَ ِّدَه دَه نِي نُی سَا سَ ِ نَی دَه پَ کَ رَ کَ ر سًا سا و دیسکاري روپ کَم پَدَه نَی سَا مَدًه پَ مکَر سَا پِپَّ دَه پِپَّ ر که ر سا و رامکلی /م: ۲۴پ/ روّپ پُپ مكر مككر سا سكمپَ ومده ني سا سا ني دَه پ ده ده پ كك مكر س و لو (ناخوانا است) پ گَپب دُه پپَ کَر ککَر سَ کک ساً ر کم پپ دَه نَي سَا سَا س ني دُه پَپ کَک رً ککَ رَ يَ کَک رِ سَا و کنکلی روپ پذہ پَ مَکر مَکر سَا سَا سر کم پدہ تی سا س نی دہ پ مکر مکر سا سا س پا دہ دہ پا پا دہ ني سا سا مکر س و سوکھراي روپ سَرَ گُم ني بسا سَ دہ پ پ دَہ ني سا سَ ني ني دہ پ پ مم ک مپ مک مِم لُک کُ ر سا سا سوَّها روب کک کک رَ رَ سَ ک کَ پَ دَه دَه ني ني سَا سا س دَه ني ده ني سا سا ني پ پَ مم کک ر ر کک ر ر سا و دیساکهه روّپ کک /م: ۲۵ر/ مپّ ده دّه ني ني کُک س نبي ني ده دَه پَپَ مِکْر مککْر سًا سَ پا نَي سَ ککر س و کهڻر اک روّپ مَپَ پَّ دَه دَه نِِّي دَة دَه پَّپَّ مَكْر س رَ مَم ک مَمَ دَه دَه مَم ککً ککً رَ رَ سَ کُکَ سَاً سْ نُی بَ مم ككُر سا ككُّ كَ رَ ر سًا سًا وَ كندهار روبٍ ذَه دَه بَبَ مَبَ دَه دَي بَعَ مَكَرَ كَکَ مَبَ دَه دَي نِي سَا سَا سَ نَي نَي دَه دَه بَ بَب مَم بَبَ مكر بَب رسا للت روب کَّ مَم پَ دَه دَه پَپَ َمم مَم کَکَ رَ کَرَّ ساً سَ رَ مَمَّ دَهَ دَهَ مَمَ کُر کر سُ س رَ مم پَپَ دَه ني نيَ سا سا سا و پنجم روپ ده ده پ مم ده /م: ٢٥پ/ ک کک ر س س ر مم ده ده ني ، نَيِّ سَّا سا س ني دَهُ ده مَمَّ کُ ده ک کُک رسا و پوریا دهناسري روّپ هي مَمَ ک رَ رَّ کک مم ک رَ رِ سَا س ر مم کک مم لک ک ر ر سَا ک رَ کَ مَمَ ده نِي نِي سَا سا و ني بَلاولي روٰپ دَه نَي سَ کَ کَ پَپُ َ دَه دَه پَپَ کک رَ ر سَا سِر ککَ پَپَ دِه دَه پَپ کک رَ رَ سًا سا س ني دَه دَه پپ کک ر `ر` ک سا وَالهيا روپ س نَي دَه ده نَيْ نَي سَ سَ رَ ک پَپَ دِّه دَه نَي نَي سا سا س نَي ني دَه ده ده پپ ده پپ کک رَرَ ک ر سا نودی روپِ سَر کم پَدُه ک ر سا تودی روپ سَر کم پَدَه نَي سَ س دَه ڀِ مِ کَ ر ؓ سا ؓ سا اساور ي روپ ده ده پپ کک در ر س سر کم پده نی ٣٠ رَا سَ سَ نَى دَه بَ رَ سَا جوكيا روبٍ دَه بَنِ مَبَا يَا دَه دَه مَمَ بَنِ مَكَ مَبَ مُكَرَ دهناسرِ يروپ پَپ کَ پَپَ کَک پَ سَا سُ دَه نُي دَه نُی سَا سَ کَ مَمْ رِسَ پَ سَا سَ کَ مَ کَ رَ سَٰاً چَیتِ سْرِ ی روٹ ککً پَپْ دَہ پک ککؓ رَ رَ سَ سَ رَ کَ ڀَ پَپْ دَہٍ پَټَ مَمِ پَپِ کَ دَه ، رَ سَا چِيتسرِي روپ دے پِ ۔۔ پِ ۔۔ پِ ۔۔ پِ ۔۔ پُ ۔ کک ڀَڀَ دَه دَهِ کَ کَ رِ رِ سا س کَرِ سا سا و مالسرِي روپ ٿي ٿي ٿي پَ دي پ سَا سَا اللّٰہِ کَّ سَ سَٰ کَ مک مَب ني ني ساً سًا نَّي نَي بَبَ نَي نَبِّ نَي نَبِّ مَ کَ سَّ دِيسي روپ مَم پَ مَمَ کَ رَ سَ سَ رَ مَمِ مَ بَ مَم کک رَ رَ کُرَ سَا سِ رَ مًم /م:۲۴پ/ پَ دَه ں سَا نَی ذِہ مَمٰ بَ مَمٰ کَ رَ کَرَ سَا سَ نَ*ِ*ی دِه سَا سَ سَ کمم پَا پَا مکّر کَرِسًا دَه سَ سَرَ َيَا مم مَّكُر كُرْ سَا سا سا و بَرارِيرِوپَّ رَ َس رَ سٍ َ کَ رَ ْسَ سَ رَ رَ كَکَ مَم پَپَ مَ كَر سًا سَر ک مَپا دَه دَه ني ني سَا سا ده پا مکر سارنگ سًا سَ رَ ر ککَ مگر رَ روپ پپ مم کک کر سا سر کک مم پپ ده ني ني سا سا س ني ده ب مم مکک ر سا سا سَ نی دہ پپ مم کک ک ر ر پ ر کر سا س پا سا سا کر ر سا و بورسارنگ روپ پَپَ مَم کَکَ کُ رَ کُر سَا سَ ک مَیَّا دہ بَ مکک یا لک ک یا کک ک ر کر سا و ہندول ا روَبٍ سَِكَ ِسًا سكمكً سَ كَ مَده مكَ سَ سكَ /م: ٢٧ر/ مده مكَ سَا سِكَ مَدَه ذِه نِي نَي سَا سا نَي نَي دُه مک سا ملار روپ پَبا مَح ککً رسَا سِکً مَپَادُه دَه نَي نَي دُه نَي دُه پَپ سَمَّا س ني دَهِ ده ني ني سَا سَا كَأَمود روب دَه نَي سُّ سَّ رَ كَّ مَتَّبَ دَه دُه پَ مَمَ مَم ککَ رَ پَ مَ کَرَسَا بِسُ نی دُہ دُہ پا سًا سَ رَ پ مکر مکر رِ س نی دہ پا سا سا و مدہمادہ روپ سُرِرُ پَيَکٍ دَّه پَکَ رَ سِ سَرَ رَ يَکَ ذَه بَ رَ رَ مَم ر ر سا سر مم يا يا ده ب ر ب ر سا سَا سَ نَى ده سا و گُوَنْدُ روپ دُه دُه پَکَ پَکَ پَک يَا ده نَي سَا سَ نَى هَ مَمَ کَكُر رَ کَرَ رِ سَا سَا و سَا سَ نَى ده سا و اُسْ اُسْ مَا مَ سَا مِ سَا سورتهه روپ پَپَ کَکَ رَ رَ سا سَرَ گَرَ مَرَ سَا سَرَ مَ مَ پَ ده ني ني سا سا و سا و نت روپ پَپ مَمَ رَ رَ سَ سَرَ بَ دَه بَ /م: ٢٧پ/ مَرَ ر بَ ر سَا سَرَ ب ده بً مر سا و نت ـ روپ پَپَ کَ پَ رَ رَ سَاسِ بَ م پَّ سَا ر ککً بَ رَ کُر سا سَر ر سکَ مم پِپ دہ نی سا سار ر سار ب مَمَر ب ر س س ني ب ر سا و سريراک روپ پَپَ مَمرتَ رَ رَ بَ رَ سَا سا وَ مَارُو روپ مَم كَكَ كَ رَ سَ رَ بَ رَ بَا كَ مَمَ كَكَ كَ پَا سَا ني ني بَ ني رُسَا بَ سَ رُ سَ كَحَ رَ ر سَا سا با سَا ر سا كر پا و تِرون روپ پَپَ دُه پَپَ كَررَ رَ كَكَر سَا سَر رَ کِکَ پَیِ مِکَر رَ گَر سَا سر کَ بَ دَہ بَ مِکَر کِرَ ر ب سَ پَ سَا سا و پوريي ر وپ مَم کَکَ مَکَکَ کَ رَ سَ سَ ککَ پَ مَم کک کَ رَ سَا سَا و کور ي روپ پَپ مَکر ر کُر س سَ نَي پَ سِ /م: ۲۸؍/ ر ر ر ر مر ر ک ر س ِر ر با ني ني سا ُس ني ده پِ ر کر س وِ همير رُوبٍ دَه دَه پَبَ کَکَ کَ رَ رَ سَا سَ نَي دَه بَ سَا سَ مَبَ دَه دَه مَلَکَ کَر ر و کلیان روپ کُکَ کَ رَزَ رَ سَ سَرِ کَ پَ دًه پَ گَرَسَ تَ کَر ... (یک یا دو حرف دِر ٱينجا ناخو آنا است) دَه نِّي سَا سَ كَرَ سًا سًا چهنيايات روپ پَڀَ مكَرَ سَ دَه بَ سًا رَ سَا سک مَبٍّ دَّه پُّ ر كَكَّر سَا سکَ مپ سا سَ نَي ب کَ رَ زُ سَا سَا بهوپال روپ کَکَ ر

و سنکرابھرن' روپ: پ پ پ پ دہ پ پ گ گ گ س گ گ ر م گ سا س نی دہ پا سا م گ پ پ گ گ م گ سا

و بھاگرا روپ: گ گ ر ر م گ ر س س م ر م ر س ر گ گ ر س س نی پ سا م م ر م ر ب گ ر سا

و پرج روپ: گ گ گ پا س گ ر س س گ م پ نی نی پ م س گ م س گ ر س س گ م پ نی نی سا<sup>\_+۲</sup>

<sup>۱</sup> ب۱: سنکر ابر ن

<sup>۲</sup> میان دو علامت نامساوی از سطر ۱۱ صفحه ۴۸ تا اینجا در سه نسخهٔ دیگر به ترتیب بدین گونه است:

ب۲:

٥

تفصیل اشکال راک اول بهىرون وروپ او این باشد دە ب ب که که ر سا س س رک م ب ب دە دە يى يى سا سا س يى يى م م كمک ک يت كمکک رسا و روپ بهبهاس دىسكارروپ رام كلى روپ كوجرى روب كىكلى روپ سكهرائى روپ سوهار روپ وديساكهه روپ كهت راگ روپ كندهار روپ للت روپ /س۲: ۲۱پ/ ينحم روپ پوربا دهناسرى روب براور روپ الهيا روپ ثودى روپ آساورى روپ حوكيا روب دهناسرى روپ حنت سرى روت مالسرى روپ ديسى روپ كوند روپ سورتهه روپ سا و يت روپ سريراگ روپ مارو روپ سردن روپ ويدخت روپ يو يى روب حمير روپ كليان روپ دهايات روپ بهومالى روپ وحت روپ و ايمن كليان روپ و سيام روپ و پوريا روپ و كانهرا روپ و ياكى روب و يمن كليان روپ و ديمام روپ و يوريا روپ و كانهرا روپ و ياكى روب و يهاكرا روپ و ايمن كليان روپ و داما روپ و بر ح روپ و سركر ابهرن روپ و بهاكرا روپ و بر ح روپ

:1

اول مهىرون وروپ او اين باشد ده پ پ كركررسا س س تفصیل اشکال ر اک رک م پپ مده نی نی سا سا س نی نی ده ده پ م م کک ک پپ ککک ر سا مدهم برُجْبْت و روب بهباس (میان هر روب خالی است) ' دیسکار روْبْ (کلمه یا كلماتي در اينجا ناخوانا است) (كاتب در حاشيه با جوهر قرمز نوشته است: [همچنين تمام نوَّشتَه شده بود در روپ`خود]) /۳۰٫′کنکلی روپ` سُکهرائی روپ وکهتٌ۔ راک روپ و پوریا دهناسری روپ و پنجم روپ و کهیا روپ و پوریا دہناسری رُوپ و پنجم روپ و راک روپ روپ و براور روپ و جیتدوکبار روپ و اساوری روپ دہنا و مالسری روپ و هندول مدهم برجيت سری روپ و جیت سری روپ و سارنک روپ كندهارىرجت روپ و دیسی روپ و نٹ روپ و مدهماٹ روپ و ملار روپ و پوربی روپ و کوند روپ و بهویالی روپ /۱: ۳۱٫/ و سریراک روپ و پوريا روپ و همبر و جيت روپ روپ و ايمن روپ و کانهرا روپ و کوجری روپ و اڈانا روپ و بهاکرا روپ و دیسًا و پرج روپ و کندهار روپ کنکلیروپ و سو ها روپ و نايكي روپ روپ رکھپ ۔ و للت روپ و مدهم روپ و مالکوس روپ و توری روپ /۱: ۳۱پ/ و کورسارنک روپ ([ناخوانا است) روپ (ناخوانا است) روپ روپ و ترون روپ مدهم برحَب و کامود روپ کندهار برجت و چهیاناڭروپ مدهم برحت و ([ناخوانا است) روپ و سیام روپ و مارو روپ و کدار ا روپ وکلیان روپ و سنکهر اروپ رکهب و مدهم برحب و ايمنكليان روپ مدهم برحت

و کلیان روپ: گ گ گ ر ر س س ر گ پ ده پ گ ر س پ گ ر پ ده نی سا س گ ر س سا

[چھایانات] <sup>(</sup> روپ: پ پ م گ ر سا دہ پ سا ر ر گ ر سا س گ م پ دہ پ ر ر گ گ ر سا س گ م پ ر سا س نی پ ر گ سا سا<sub>.</sub>

و بهوپالی روپ: ک ک ر ر ک ک ر ر س س س ر ر گ ک ر پ پ ده ده نی نی س س نی ده ب ر سا ر ک ر سا سا

جیت روپ: پ پ ده پ پ گ گ ر ر سا سا پ گ گ م ده گ گ ر سا

و ايمنکليان روپ: پ پ ده پ پ گ گ ر ر گ ر سا س نی پ سا ر ر گ گ پ ر گ ر سا

و سيام روپ: س س سا ر س ر س نی نی ده پ پ ر س گ م پ ده پ پ گ ر سا ر گ ر سا

و پوریا روپ: ده نی سا س گ ر سا نی نی ده نی سا سا پ ده ده نی ده پ سا سا گ ر سا

و کانهرا<sup>۲</sup> روپ: س ر گ م پ ده نی سا س نی ده پ م گ ر ر سا نی نی ده نی سا ۱۰ س ر گ م پ ده نی س سا نی پ م گ را سا س س نی نی ده س م گ گ گ پ ده نی س ر گ سا س م گ م گ ر سا

و نایکی روپ: م م گ گ ر ر سا /ب۱: ۲۵پ/ س ر گ م پ ده پ پ ده پ پ نی نی سانی ده پ پ م گ ر سا.

و کيدارا<sup>۳</sup> روپ: س گ ر م پ ده م گ ر سا س نی پ گ گ م پ سا <sub>-</sub>

و ایمن کیدارا روپ: س گ گ گ گ ر سا نی ده نی ده سا گ گ گ ر سا س گ گ گ گ پ پ ده ده پ پ گ گ س ر سا س گ م پ ده ده پ پ م م گ گ ر س س گ م ده نی ده پ پ م م گ گ ر س س گ م پ ده نی سا

\*ادانا روپ: دَه دَه پ پَ مَ م گ گَ رَ سَ سَ کَ پَ دَه نَی دَه پ پَ مَ م ک کَ رَ سَ
س کَ م بَ دَه نی سَا\*<sup>3</sup>

- ب١: حهاب بر اساس غم (ص ١٢) تصحيح شد.
- ب ١: كانهه (بر اساس نسخة م اين كلمه تصحيح شد).
  - آ ب۱: کبدار ۴ ب۱: میان دو ستاره بر اساس نسخهٔ م است.

۲.

و ملار روب: گ ب م م ده نی نی گ گ ر سا س گ م ب ده ده نی نی ده نی ده ب ب م م گ گ را سا سا نی ده ده نی نی سا سا

کامود روپ: ده نی سا سا ر گ م پ ده ده پ م م پ م گ ر سا س نی ده ده پ س ر ب م گ ر سا س نی دَه بَ سَا سَا.

و مدهماده روپ: س ر م [پ] ده پ پ ر ر س س ر پ پ ده پ ر ر م م ر ر سا س ر م م پ پ ده پ ر پ ر سا ۱۰۰: ۲۴ پ س س نی ده سا

و گوند روپ: ده ده پَ پ پَ پ مَ دَه نی سا س نی ده م م گ گ ر گ ر ر سا سا [سورتهی] <sup>۲</sup> روب: پ پ گ گ ر ر سا س ر گ ر م ر سا س ر م م پ ده نی نی

- سا سا
- و نت روپ: پ پ م م ر ر س س ر پ ده پ پ س ر ر پ ر سا س ر پ ده پ ده ۱. پ م ر سا

و ساونت ۲ روپ: پ پ گ پ پ ر ر س س پ م پ س ر گ گ ب ر گ ر س س ر رس گ م م ب ب ده نی سا سا نی ب رس

سري راگ روپ: پ پ م م ر پ ر ر سا ر ر سا ر پ م م ر پ ر س س پ ر پ سا نی نی ب نی ب ر سا سا 10

و مارو روپ: م م گ گ گ ر س ر پ ر پ گ م م گ گ گ ر سا پ س ر سا گ گ ر ر سا س ب سا ر سا گ ر سا

و ترون روب: پ پ دہ پ پ گ ر ر ر گ گ ر سا س ر ر گ گ پ پ م گ ر ر گ ر ساس ر گ ب دہ ب م گ ر گ رر ب س ب سا سا

و يوريې روپ: م م گ گ م گ گ گ ر س س گ گ پ م م گ گ ر سا سا و گوري روپ: پ پ گ گ ر ر گ ر س س ني پ س ر ر ر م ر ر گ ر س ر ر

**پ نی نی سا س نی پ ر گ** /ب۱: ۲۵ ر/ ر س.

و همير روب: ده ده پ پ ک ک ک ر ر سا س نې ده پ سا س م پ ده ده م ک ک س ر سا

۲.

u · ۱ · ت م: سورتهه. بر اساس همین کار و همین فصل (ص ۶۷، سطر ۳) تصحیح شد. ب ۱: بهر ب

ب۱: س (بر اساس نسخهٔ م تصحیح شد)

بلاول روپ: ده نې س ک ک پ پ ده ده پ پ ک ک ر ر سا س ک ک ب ب ده ده ب ب گ گ ر ر سا سا س نی دہ دہ ب ب گ گ ر ر گ سا و الهيا روب: س ني ده ده ني ني س س ر گ ب ب ١٢: ٢٢ ب ده ده ني ني سا سا س نی نی دہ دہ دہ ب یہ دہ ب ب گ گ ر ر گ سا تودی روپ: س ر گ م ب دہ نی سا س نی دہ ب م گ ر سا سا اساوری روب: ده ده ب ب گ گ ر س س ر گ م ب ده نی س س نی ده ب ر سا و جوگيا روپ: ده پ پ م يا يا دَه دَه م م پ پ م گ م [پ] ' م گ ر س. دهناسري روب: پ پ گ پ پ گ گ پ سا سا ده نې ده نې سا سا گ ر س پ س گ گ م گ ر س و جیتسری روپ: گ گ پ پ دہ م گ گ گ ر ر س س ر گ پ پ دہ م م پ پ ۱. گ دہ پ گ گ پ پ دہ دہ گ گ ر ر س س گ ر س س گ ر سا سا و مالسری روپ: نی نی نی ب نی نی پ م گ س س گ م گ م [ب] نی نی سا سا نی نی ب ب نی نی ب ب م م گ سا گ م ب سا سا و ديسي روپ: م م پ م م گ ر س ر س ر م م م پ م م گ ر ر گ ر سا سا ر م م پ دہ نی سانی دہ م م پ م م گ ر گ ر سا س نی دہ سا سا س ر م م پا پا م گ ر گ ر 10 ساده س س ر م م یا یا م م گ ر سا سا سا و براری روپ: ر س ر س گ ر س /ب۱: ۲۴ ر/ س ر ر گ گ م م ب ب م گ رر سا س ر ر گ گ م گ ر گ س ر سا س ر گ م ب ده ده نی نی سا سا ده ب م گ ر سا و سارنگ روپ: پ پ م م گ گ گ ر سا س ر گ گ م م پ پ ده نی نی سا سا س نی دہ پ م م م گ گ ر سا سا نی دہ پ م م م گ گ ر سا سا نی دہ پ پ م م گ گ گ ر ب ر گ ر سا سا نی دہ ب ب م م گ گ گ ر ر ب ر گ ر سا سا سا سا گ ر ر س گ م <u>ب دہ ب م گ گ ب گ گ گ ب گ گ گ را گ را سا { ّ }</u> و هندول روب: س گ سا س گ م گ سا گ م ده م گ سا س گ م ده م گ سا س گ م دہ دہ نی نی سا سا نی نی دہ م گ سا

- لبا: مت
  - ۲ ب۱: ت
  - ' ب۱: و

و رامکلی روپ: پَ پَ م گَ ر م گ گ ر سا س گ پ دَه دَه نِی سا سا نی دَه پ دَه دَه پ گ گ م گ سا.

و گوجری روپ: گَ پ دَه پَ گِ ر گ گَ ر سَ گ گَ سَنَا گَ م پَ دَه نِی سَنَا سَ نی ده پَ دَه پ گ گ ر گ گ ر پ گ گ ر سَنَا

گنگلی روپ: م ده پ مَ گ ر مَ گ ر سا سا س ر گ م پ ده نی سا سا نی ده پ مَ گ ر مَ گ ر س سا سا پاِ ده ده پا پا ده نی سا سا م گ ر س<u>.</u>

و سوگھرائی روپ: س ر گ م پَ دَه نِی سَا سَ دَه پَ پَ دَه نِی سَا سَ نِی نِی دَه پَ ۱۰ پَ مَ مَ گَ م پَّ پ گَ م م گ گ گ ر سِا سِا

سوها روپ: گ گ گ گ س ر س گ گ پ ده ده نی نی سا س نی ده نی ده نی سا سا پ پ گ گ م م گ گ گ گ سا

ويساکهه روپ: ک ک م پ ده نی ده نی سا سا س ک ک س نی نی ده ده پ پ م ک ر ک م ک ر س س پا س ک ک ر س

و /ب۱: ۲۳ر/ کهت راگ روپ: گ م پ پ ده نی ده ده پَ پَ م گ رم س مَ م گ مَ م دَه دَه م گ گ گ ً ر س گ گ سا س نی ده پَ م م ده م م گ گ گ رر سا سا.

گندهار روپ: ده ده پ پ م پ ده ده ده پ پ م گ ر پ ر س ر ر س نی نی ر گ گ م پ [ده]<sup>۲</sup> ده نی نی سا سا س نی نی ده ده پ پ پ ر م م پ پ گ گ ر پ پ.

و للت روپ: س ر گ م م پ ده ده پ پ م م م م گ ر گ ر س سا ر م م پ پ ده ده پ پ نی نی ساً سا سا

و پنچم روپ: ده ده پ م م پ م م ده گ گ گ ر س س ر م م ده ده نی نی سا ساس نی ده ده م م گ ده گ گ ر گ ر سا

پوریادهناسری روپ: مَ مَ گَ رَ رَ رَ گَ گَ مَ م پ ر ر سا س ر ر م م گ گ گ ر ر ساگ ر گ م م ده نی نی نی سا سا

' ب۱: که

10

۲ ب۱: که ۲ ب۱: که سیوم، راگ دیپک و راگنیهای آن. اوّل: اساوری'، دوم: کرناتی'، سیوم: للت'، چهارم: مده مادهوی<sup>ئ</sup>، پنجم: همیر<sup>°</sup>، ششم: پتمنجری.

و<sup>٦</sup> از این هر دو **مت،** اوّل **مت مَهادیو** است و دومِ **مت هنونت**.

چون **راگ**های<sup>۷</sup> **سده** مذکور شد<sup>۸</sup>، **سالنک راگ**<sup>۹</sup> این باشد: **پوریا<sup>۰</sup> دهناسری** و

کورسارنگ و سریگوری و ایمنکلیان و ایمن''کیدارا و پوریاکانهرا و سوها{<sup>۲</sup>} ادانا<sup>۳</sup>
 و کافی<sup>۲</sup> کانهرا و ماروکیدارا<sup>°</sup> و ایمنبسنت.

و نه ناث، چنانچه، اوّل: کیداراناث؛ دوم: همیرناث؛ سیوم: کامود<sup>۲۰</sup>ناث، چهارم: کلیانناث؛ پنجم: هیر<sup>۲۷</sup>ناث؛ ششم: [اهیر]<sup>۸</sup>'ناث؛ هفتم: کانهرا<sup>۹</sup>'ناث؛ هشتم: سدهناث؛ نهم: ناثناراین<sup>۲۰</sup>.

۱.

<sup>≠</sup>و **سنکیرن راگ<sup>≠۲۱</sup>،** چنانچه، **کهت راگ** و بر همین قیاس باید کرد<sup>۲۲</sup>. <sup>≠</sup>تفصیل راگها به شکل **روپ**.

اوّل: بهیرون<sup>۲۲</sup>؛<sup>۲۲</sup> روپ او این باشد، ده پ پ دَه دَه نی نی گه گه ر ر سَ سَ رَ گَ مَ پَ پَ دَه دَه نی نَی سَا سَا سَ نی نی ده ده پ م م سِان ۲۲پ ک ک ک پ پ ک ک ک رسا. روپ ببهاس: س ر ک ده ده نی نی سا س نی ده پ ک ر سا سا.

٢: اساویری م: ساويري ب١: كرناتكي ب۲: «یوریا». امّا روی کلمه خط کشیده شده و بالای سطر و کلمهٔ «سیوم»، «کلب» افزوده شده است. م: ککب ا کو کت ا: بڈھنے ب۲، م: مدهنی م: اهرى ا: ابیری ب۲: آهيري م: ركهاي ب۲: شده ب۱، ب۲، ا، م: و ۱۳ ا: وادهانیا ب۲: کالی ا: + و ب۱: مار و۱ ب٢: كاموده ۱٧ ب۲: ىرىاب ا: هوز ۱۰ ب۱: جهيا ا، م: هير. بر اساس *ته* (ص ۴۱۳) و *تمرر* (ص ٤٢) تصحيح شد. ب۲:س ب، ب، <del>پی</del> ۱۹ ب۱، ب۲، م: کانهر ب۱،۱: ناث نراین ب۱: دهم در ذکر سنیورن راکها <sub>۲۳</sub> م: ب۱: بهیرو (بر اساس م تصحیح شد.) <sup>۲۴</sup> ب۲: + و

\*دوم، راگ هندول و راگنی های او<sup>۲۲</sup>، اوّل: ایمن<sup>۲۲</sup>، دوم: سنکهرابهرن<sup>۲۰</sup>، سیوم: بهاگرا<sup>۲۵</sup>، چهارم: پرجی، پنجم: بهیمپلاسی، ششم: سندهوری<sup>۲۲</sup>.\*<sup>۲۷</sup>

۲۰۰ ب۲: او ب۱: بلاور سو م: بنكلى ب، ۱، ۱: دیوکلی م: دلسيكار ي ب۲: دليکار ي ب۱: دیسیکاری ب۲: بهیهاسی م: بهبهاسی ا آن ب٢، ١: ملارى ب۲، ۱، م: کوندی ب ١: مدهماده ب۱: دېبېک "ته (ص ۳۹۴)، تمرر (ص ٤٤) م: جهایانتی بر اساس غم (ص ۱۹) ب٢: حُهابابالي ا: چھپانٹی ب١: چهياتهي تصحبح شد م: أن ب۱، ا: -. امّا در نسخهٔ «ا» کلمهٔ «راک» در زیر کلمهٔ بعد با همان دستخط و با همان جو هر قرمز افزوده شده است. ۱۷ ب۱ : - ۱: آن ۱۸ ب۲: کانهری م: باكبرى ب۲، ۱: کهاوتی و م: کیناوتی بر اساس *ته* (ص ۳۷۱) تصحیح شد. ب١: كهمبهابچي ۱ ب۱: سمهرای ب۲: سدهوری ۲۲ ب ۲۲ ب ۲۱ -ب ۲۳ ب۱ : یمن <sup>۲۲</sup> ا: سنگرین م: سنکر ی <sup>۲۰</sup> ا، م: بهآکری ۲۱ ب۱ : سندوری م: سندەورنى ۲۷ ب

اوّل راگ<sup>۲</sup> / ۲۱: ۲۱٫ مالکوس و راگنی های او<sup>۱۷</sup>، اوّل: کانهرا<sup>۱۸</sup>، دوم: باگیسری<sup>۳</sup>، باگیسری<sup>۳</sup>، باگیسری<sup>۱۹</sup>، سشم: باگیسری<sup>۱۹</sup>، سبوم: یوریا، جهارم: حکهنبهاوتی><sup>۲۰</sup>، بنجم: / ۲۱: ۲۲٫ دیساگهی، ششم:

ام: ٢٢ ب و أنچه در اصطلاح دوم است، تفاصيل او<sup>٥</sup> جنين باشد،

سيوم: همير، جهارم: بهويالي، ينجم: سيام، ششم: كيدارا.

پنجم، راگ میگهه و راگنیهای او<sup>م</sup>، اوّل: ملار<sup>۹</sup>، دوم: سورتهی، سیوم: کامودی، چهارم: سارنگ، پنجم: گوند<sup>. (</sup>، ششم: مدهمادهوی<sup>، (</sup>.

چهارم: **دیوگری**°، پنجم: **دیسکاری**<sup>۲</sup>، ششم: **ببهاس**<sup>۷</sup>.

جهارم، راک ینچم و راکنی های آن، اوّل: للت، دوم: بلاولی، سیوم: بنگالی،

ششم، راگ نت (حناراین> ( و راگنی های او، اوّل: [چهایانات] (، دوم: کلیان،

0

۱.

سگهرائی<sup>۲۱</sup>.

باید کشید. پس به همین طریق جمیع را**گ** با شکل که در هندوی روپ گویند، باید نوشت، چنانچه<sup>(</sup> می آید.

معلوم باشد که جمیع راگها را سه قسم گفتهاند: یکی سده، که<sup>۲</sup> بر اصل خود ۲۰: ۲۰./ است<sup>۳</sup>؛ دوم، سالنک، که<sup>٤</sup> از امتزاج دو راگ بر آمده باشد؛ سیوم، سنکیرن، که در آن سه راگ یا زیاده بیامیزد<sup>°</sup>، چنانچه مذکور خواهد شد.

پس راگهای سده را به دو اصطلاح مقرّر کردهاند و با<sup>۲</sup> یک راگ، شش راگنی \*را<sup>۷</sup> تابع نموده، چنانچه در یک اصطلاح، یعنی در یک **مت**، شش راب: ۲۱پ راگ و سی و شش راگنی\*<sup>۸</sup> است. و در اصطلاح دوم، سه راگ و هژده راگنی <sup>‡</sup>با او، سوای مجموع<sup>‡۹</sup> راگ اوّل باشد<sup>۱۰</sup>.

۱.

پس آنچه در اصطلاح اوّل است، تفاصیل او این است، اوّل: <sup>‡</sup>**راگ سر**ی<sup>≠۱۱</sup> و **راگنی**های او، اوّل: /م: ۲۳ر/ **مالوی،** دوم: **گوری،** سیوم:

پوربی، چهارم: براری، پنجم: تنکی، ششم: تربینی''

<sup>≠</sup>دوم: راگ بسنت<sup>≠۱۲</sup> و راکنیهای او، اوّل: اساوری، دوم: تودی<sup>۱</sup>٬ سیوم دیسی، ۱: ۲۰(/ چهارم: جیتسری، پنجم: دهناسری، ششم: مالسری.

10

سیوم، راگ بهیرون<sup>°</sup> و راگنیهای او<sup>۲</sup>، اوّل: بهیروی، دوم: [بهلی]<sup>۱۷</sup>، سیوم: گوجری، چهارم: رامکلی، پنجم: گندهاری، ششم: گنکلی<sup>۱۰</sup>.

امتیاز دادهاند، بلکه بعضی پیشینان نیز در کتبِ هندی همین قدر ضبط کرده، یک به یک با نام و شکل خود در این مختصر میآید.

باید دانست که طریقِ تمیز <sup>۲</sup> کردن **راگ**ها و شکلها و <sub>م: ۲۲</sub> *را سر*ها به این اعداد که /ب۱: ۲۱ ر/ به طریقِ اشاره است، معلوم توان کرد. چنانچه نشانِ <sup>≠</sup>ا**ودو** که پنج **سر**<sup>۳</sup> است، این<sup>٤</sup> باشد:<sup>≠ه ه۲</sup>؛ و **کهادو** را که شش **سر** آید<sup>۷</sup> این: ۳<sup>۸</sup>؛ و **سنپورن<sup>۹</sup> که ۱ هفت سر** آید<sup>۱۱</sup>، نشان او چنین: <sup>۲۷</sup>. و هریک را <sup>۳۲</sup> بر بالای شکل او نویسند.

٥

١.

و طریقِ **سر راگ** نوشتن به این وجه باید، که **تیبرتم<sup>۱</sup> را نشان <sup>±</sup>سه زِبَر بر <sup>۱۰±۱</sup> ب** بالای حرفِ **سر<sup>۱۷</sup>؛ و تیبرتر** را دو <sup>±</sup>زبر بر <sup>۱۰±۱</sup> حرفِ **سر<sup>۲</sup>؛ و نشانِ<sup>۱۱</sup> تیبر** را<sup>۲۲</sup> یک زبر. و نشانِ <sup>±</sup>**سده سر<sup>۲۲±۲</sup>** یک نقطه بر حرف **سر<sup>۲</sup>. \*و نشانِ کومل سر** یک زیر<sup>۲</sup> و نشانِ **اتکومل سر** دو زیر.\*<sup>۲۲</sup> و نشانِ **سکاری سر** سه زیر.

<sup>≠</sup>و نشانِ **سپتک** چنین باشد:<sup>+۲۸</sup> **سپتک**ِ بالا را، یک مَد بر حرفِ **سر** کشند<sup>۲۹</sup>؛ و در **سپتک** در میان، مد نکشند<sup>۳۰</sup>؛ و در **سپتک**ِ زیرین، نشانِ یک مد به زیرِ حرفِ **سر** /م: ۲۲پ/

عاجزی و مهربانی و گریه بر شنونده پدید آید<sup>۱</sup>؛ پنجم: کانپارناانگ<sup>۲</sup> (؟) و آن، آن<sup>۳</sup> است که هم چهار **انگ**<sup>؛</sup> در او باشد و هم جلدی و فهمیدگی و به همراهی<sup>°</sup> ساز و **تال** و به خوبی جمیع **سر**ها و **تیپ سر** باشد. و<sup>۲</sup> فامّا این گویندگی، نادر است<sup>۷</sup>، اگر در کسی باشد<sup>۸</sup>، چنان گوینده از همه گویندگان /م: ۲۱پ/ بهتر است. والسّلام<sup>4</sup>.

ه فصل دوم: در تفصيل راگها و ذکر ' اسم هر يک و احوال آن

1.

و<sup>11</sup> آن چنان است که چون هفت **سر** به صفتهایی که <sup>±</sup>در فصولِ باب ِ اوّل مذکور شد<sup>±<sup>11</sup></sup>، امتزاج یافت، شکلهای متعدده که عبارت<sup>1۲</sup> از **راگ**ها باشد، به صورتِ علیٰ حدّه علیٰ حدّه پدید آید. بعد از آن<sup>1</sup>، حکما<sup>۱</sup> هر یک شکل <sup>±</sup>را **راگ<sup>±<sup>1</sup></sup>** نام نهاده<sup>۱۷</sup>، گفتنِ آن را <sup>±</sup>مناسب بر وقت<sup>± ۸</sup> خود<sup>۱۱</sup> ثبت نموده<sup>1۲</sup>. /ب۲: ۲۰/ اگرچه **راگ**ها بیشمار است، امّا آنچه پادشاهانِ عظیم الشّاَن، خصوصاً مالکانِ مُلکِ هندوستان<sup>11</sup>، به گوش هوش اصغا نموده<sup>۲۲</sup>،

م شو د م: کان تارنا انک ۽: اين ب ۱: + ان انست که هم جهار انکه و **س۱۰ همر اه** : باشد و بَ؟، ا: از سطر ۶ صفحه قبل تا اینجا در این نسخهها بدین گونه است: «اول راکاانک [ا: + کویند] دوم بهاکاانک سُیوم کُریاانک چِهارم ایا انک پنجم کان دارتاانک [ا: کال بارناانک] که مجموع همه اُست اوُلْ آنست که کویندگی برای راک نمودن (۱: + باشد) و راک زیاده (۱: زیاد) کردن باشد (۱: -) جنانچه از استماع أن همه كس محو راك شوند دوم أنست كه در أن راك و حروف با معنى بزبان فصيح ادا (ا: أورده [؟]) شود سیوم انکه از استماع آن خوٰشی و کریه هر دو بر شنوندکان آید چهارم انکه (ا: -) از شُنیدن آن رُاڭ عاجزی و مهربانی و کریّه هر سه بر شنوندکان ظاهر آید پنجم انکه هم چهار انک درو باشد و هم جلدی و فهمیدُکی و بهمُراهی ساز و تال بخوبی سر و تیب (ا: + باشد) شیرین (ا: -) فامًا این کویندکی نادر است اکر در کسی باشد چنان (ا: أن) کوینده از همه کویندکان (ا: -) بهتر است و السلام (ا: -)»، ا: مذکور شد در فصول باب اول ١٤ م: + که ا: این ۱٥ م: حكيمان 1 <sup>۱۲</sup> ب۲: راک را ۱۷ ا نهادهاند و ۱۸ ب۲، م، ا: بر وقت مناسب - :1 19 ۲۰ ب۲: نمودهاند م: هند م. ---۲۲ ب۲، م: فرموده ا: فر مو دەاند

## باب روم: در ذکر راگها که در اصطلاح هند آن را [راگادهیای] کویند

/ب۲: ۱۹پ/ مشتمل بر دو فصل

## فصل اوّل: در تفریق میفات کویندگی من ۱۲ که در اصطلاح هند • آن را ناچانگ گاین آگویند

و آن پنج وجه است، <sup>≠</sup>اوّل: **راگاانگ**، و آن، آن است که گویندگی برای **راگ** زیاده کردن باشد، چنانچه از استماع آن، همه کس محو **راگ** شوند؛ دوم: **بهاکهاانگ<sup>۷</sup>،** که در آن **راگ<sup>۸</sup>** و حروف با معنی به زبانِ فصیح ادا شود؛ /ب۱: ۲۰پ/ و<sup>۹</sup> سیوم: **کریاانگ**، که از <sup>۱۰</sup> استماع آن، خوشوقتی و گریه هر دو بر شنونده ظاهر آید؛ چهارم: **اپاانگ،** که از شنیدن آن<sup>۱۱</sup>،

پس' نمطِ استخراجِ **سر**ِها از افلاک<sup>۲</sup> به این وجه، <sup>≠</sup>وجهی وجیهه <sup>¥۳</sup> دارد<sub>.</sub> \*والله أعلم بالصّواب.\*<sup>؛</sup>

فصل چهاردهم: در بیانِ ا**لنکار** که زیور <sup>°</sup> سر است

و آن شست و سه است

0

1.

چون از ذکر همه<sup>۲</sup>، عبارت به طول میکشد<sup>۷</sup>، لهذا به اختصار انجامید، چنانچه بعضی از آن نوشته می شود و باقی را بر این قیاس باید کرد. و طریق آن، این است، اوّل: **س ر س ر گ**؛ دوم: **ر گ ر گ م^**؛ سیوم: **گ م گ م پ؛ چهارم: <sup>≠</sup>م پ م پ ده <sup>≠۹</sup>؛** پنجم: **پ ده پ ده نی؛** ششم: **ده نی ده نی سا**؛ هفتم: <sup>≠</sup>نی سا نی سا ر سا<sup>≠۱</sup>. و طریق دوم این: <sup>≠</sup>س س ر ر <sup>≠۱۱</sup> **گ گ<sup>۲۱</sup> م م پ پ ده ده نی نی سا سا<sup>۳۱</sup>**. پس به همین <sup>≠</sup>وجه، جمیع<sup><sup>31</sup> ≠۱</sup>

ا: بدين ب١٠ فلک ا: وجهين وجه ب۲: بور ب٢، ١: جميع آن ب۱: -ا: حرف يا حروفي در اينجا ياک شده و قابل خواندن نيست. ب۲، م: -ب۱: مب ده ب بیب ده ۱۱ ب۲ : بسا بسا سا ۱۱ م: س در ا، م: نسا نسا سا ب۲: -ب ۲ ب<sup>۲</sup> ب ب. ۱۰ ب۱۰ -۱۰ ب۲: سست و سه است ا: وجه شست وسه

و حالِ دیگرِ دوازده بکرت **سر**'، مانند<sup>۲</sup> خواص دیگر مخلوقات، <sup>‡</sup>مختلف<sup>۲</sup> است<sup>‡<sup>3</sup></sup> <sup>°</sup> جهت آن که پیدایش<sup>۲</sup> آن **سر**ها از مرکب شدن<sup>۷</sup> هفت **سر**<sup>۸</sup> است و از همین است که **راگ**۔ ها<sup>۹</sup> را اوقات مقرّر کردهاند، چنانچه<sup>۱</sup> به وقتِ صبح و شام، که سردی<sup>۱۱</sup> میشود، به سببِ خاصیت /۲۱: ۱۹ ر/ آتشی<sup>۲۱</sup> **سر**ها، که گرم<sup>۳۱</sup> است، بعضی **راگ** خوش میآید. \*و /م: ۲۰ ر/ به وقت دوپهر که گرم است، به سبب آبی<sup><sup>3</sup></sup> **سر**ها، که سرد است، بعضی **راگ** خوش می آید. \*<sup>°</sup> و علیٰ هذا حالت دیگر **راگ**ها<sup>۲۱</sup> خواهد شد.

و بعضی دلیلِ دیگر<sup>۱۷</sup> میآرند که **کهرج سر<sup>۱۱</sup>** از فلکِ قمر برآمده، جهت آن که چنانچه او پیش میرود و پس نرود<sup>۱۱</sup>. همچنین حال<sup>۲۰</sup> **کهرج سر<sup>۱۲</sup>** است که **تیبر** میشود و **کومل** نمیشود و **کومل** شدنِ او شاذّ است. و **پنچم سر**، که تابعِ شمس (؟) است، آن<sup>۲۲</sup> نیز<sup>۲۲</sup> مانندِ شمس پیش و پس نمیشود، یعنی **تیبر** و **کومل** نمیگیرد<sup>۲۲</sup> و **کومل** *ب*...۲۰٫۰ شدنِ او<sup>۲۰</sup> نیز نادر<sup>۲۲</sup> است. و باقی پنج **سر**، حال موافق متبوعات<sup>۲۲</sup> خود دارند، یعنی گاهی **تیبر**<sup>۲۸</sup> و گاهی **کومل** میشوند<sup>۲۹</sup>، چنانچه صعود و هبوطِ دیگر کواکب است.

> ب ۱: + نامند ا نامند ب، ۱، ۲: -م: است مختلف ب٢، ١: + به ب٢، ١: -ب۲: آن ا: ـ این ب۲: + بیدا شده **∟۱**∙ ر اگُننها م: چنانکه م: سرود ب۱: سرودی ب١: + دار دکه ب۲: مرکب امّا در حاشیه کلمه «گرم» افزوده شده است ١٤ ب۱: +که ب۲ ب ۱ ب۱ زراگینها ، ۱۸ م: دیگری ۱۷ ب١: -ب١: برود م: حالت ب۲: -۲۲ ب۲،۱: این - :1 \*\* '. -۲۴ ب۲: - و کومل نمیگیرد ۲۰ بـ . ۲۱ ۱، م: آن ۲۱ ۱: شاذ ، ۲۷ ا: مطبو عات ۲۰ ب<del>ر</del> ۲۰ ب۲: نیر ۲۹ ا: میشود

0

١.

و در اصطلاح هند هفت ستاره <sup>(</sup> را دیوتا نیز <sup>۲</sup> نامند<sup>7</sup> و افلاک را اکاس میگویند<sup>3</sup>. و در سطورِ مذکور <sup>°</sup> چون سمتِ ذکر یافته که<sup>۲</sup> هفت **سر** به چهار اسم موسوم است، بنابر آن است که هر یک کوکب از چهار خواص، یک خاصیتی<sup>۷</sup> دارد؛ یا<sup>۸</sup> آبی یا آتشی یا خاکی یا بادی. و هرگاه که هر **سر** را در اختیارِ خواص <sup>‡</sup>و آثار<sup>‡۴</sup>، تابع هر کوکب کردهاند، پس • به این دلیل واجب است که خاصیت <sup>‡</sup> هر **سر**<sup>± (۱</sup> نیز <sup>(۱</sup> یکی از آن چهار <sup>۲۱</sup> خواص خواهد شد. چون حکمای هند از آثار و اوضاع<sup>۳۱</sup> و اطوار معلوم کرده، گفتهاند که در نوع انسان، /ب۱: ۱۹ ب/ بر همن خاصیت ِ آبی دارد و راجپوت خاصیت<sup>31</sup> آتشی و بقال خاصیتِ خاکی و کبا: ۹۱ بر همن خاصیت ِ آبی دارد و راجپوت خاصیت<sup>31</sup> آتشی و بقال خاصیتِ خاکی و کبا: ۹۱ بر همن خاصیت ِ آبی دارد و راجپوت خاصیت<sup>31</sup> آتشی و بقال خاصیتِ خاکی و کایتهه خاصیت ِ رم: ۹۱ را دی لهذا، **کهرج و پنچم سر<sup>°(</sup>** را به بر همن موسوم کردهاند<sup>۲۱</sup>، چرا که این هر دو<sup>۲۱</sup> خاصیتِ آبی دارند<sup>۸</sup>. و **رکهب<sup>۹۱</sup> سر<sup>۲۱</sup>** و **مدهم سر<sup>۱۲</sup>** را را جپوت اند<sup>۲۰</sup> که این هر دو<sup>۲۲</sup> خاصیتِ آتشی دارند. و **کندهار و دهیوت سر<sup>3۲</sup>** را بقال نام نهاده-اند<sup>۲۰</sup> که این هر دو<sup>۲۲</sup> خاصیت<sup>۲</sup> خاکی دارند. و **کندهار و دهیوت سر<sup>31</sup>** را بوال نام نهاده-اند<sup>۲۰</sup> که این هر دو سر<sup>۲۲</sup> خاصیت<sup>۲۰</sup> خاکی دارند. و **کندهار و دهیوت سر<sup>1۳</sup>** را بوال نام نهاده-اند<sup>۲۰</sup> که این هر دو سر<sup>۲۲</sup> خاصیت<sup>۲۰</sup> خاکی دارند. و **کندهار و دهیوت سر<sup>1۳</sup>** را بوال دام دو این

> ا: سیار ہ - 11 ب۲، ۱، م: گویند ب۲، ۱، م: مینامند ب۲: مذکوره م: + از م: خاصيت ب۱: را باز ب١: ناد معر ... (كلمة آخر ناخوانا است). ب۲: بر ب۲: + سر ب۲،۱: -١٤ ب۱: ب۱،۲؛ ١٦ م: کردند ۱۷ ب۲، ۱، م: + سر ب ۱، ب۲: دارد ۱۰ ب۱، ب۲: دارد ۱۹ ا، م: رکهبه ب۲،۱: -۲۱ ب۲،۱: -۲۲ م: -ا: + سر ۲٣ ٢٤ ب٢، م: -۲۰ ا: نامیدهاند م: نهادند ب، ۱، ۲۰ ۲۰ ۲۸ م: - سرِ خاصیت ب٢: بكَهاد ۲٩ ب۱، ب۲: -- :۲ب <sup>۳۰</sup> ا: ۔ این سر

مخدوم <sup>1</sup> آن **سر**های هفت، هفت <sup>۲</sup> کواکب <sup>+</sup>که حاکم <sup>۳</sup> افلاک اند، خواهد <sup>4</sup> بود، <sup>+</sup> <sup>°</sup> <sup>(</sup>µ): ۱۹/ چنان که <sup>۲</sup> اوّل **کهرج سر** که <sup>۷</sup> از فلکِ قمر که <sup>۸</sup> فلکِ اوّل است، برآمده، مخدوم او قمر باشد <sup>۹</sup>؛ و **رکهب** <sup>۱</sup> **سر** که <sup>۱</sup> از فلکِ عطارد که ثانی از <sup>۱</sup> او است، برآمده، مخدوم او عطارد بُوَد<sup>۳</sup> ؛ و **گندهار سر** که <sup>۱</sup> از فلکِ زهره که ثالث از <sup>°</sup> او است، برآمده، مخدوم او زهره گردد <sup>۲</sup> ؛ و **مدهم سر** که <sup>۱</sup> از فلکِ شمس <sup>۸</sup> که رابع از او است، برآمده، مخدوم او شمس <sup>۹</sup> تواند بود <sup>۲</sup> ؛ و **پنچم سر** که <sup>۱</sup> از فلکِ شمس <sup>۸</sup> که رابع از او است، برآمده، مخدوم او محدوم او مریخ <sup>۲</sup> <sup>+</sup> <sup>2</sup>تواند شد<sup>۲۲+۷</sup> و **دهیوت سر** <sup>+</sup> که <sup>1</sup> از فلکِ مشتری که سادس از او است، برآمده، مخدوم او است، برآمده، مخدوم او مشتری خواهد شد. و **نکهاد** <sup>۲</sup> سر که از <sup>۳</sup> فلکِ زحل که <sup>+</sup>سابع از او<sup>+۱۳</sup> است، برآمده، مخدوم او مشتری خواهد شد. و **نکهاد** <sup>۲</sup> سر که از <sup>۳</sup> فلکِ زحل که <sup>+</sup>سابع

0

ب٢، ١: + و مطبوع ب۲، ۱، م: -م: حاكت م خو اهند أ: خواهد بود كه حاكم افلاك اند ب۲، م: چنانچه ^ ب۱، م: - فلک قمر که ۱<sub>.</sub> ا: است ا، م: رکھبه - ''' ۱٬ ب۱۰ -ب۲، ۱: باشد - :1 '\* 10 ١٦ ا: باشد ۱٧ •1 ۱۸ ب۲، ۱، م: مريخ ۱۹ ب۲: مشتری روی این کلمه خط کشیده شده است و در حاشیه با همان دستخط «مریخ» افزوده شده-است. ۱، م: مريخ ۲۰ ا، م: شد - 1 " ب١: افلاک ب۲، ۱، م: شمس ب۱: + برامده ٢٤ ب۱<u>:</u> -۲0 ب۲، ۱: شمس ۲۲ ا: باشد م: توان گفت ۲۸ اٰ: مذکور ۲۰ ب۲: بکهاد م: -ب١: متابع <sup>۲۲</sup> م: بود ۳۳ ا: مذکور از فلک مشتری و نکهاد از زحل

و بعضی بر آنند که در هنگامی که حضرتِ موسیٰ، <sup>+</sup>صلواة الله علیه<sup>+۲</sup>، شعلهٔ تجلّی حق را تاب نیاورده، بر کوه طور بیخود افتاد<sup>4</sup>، از /م: ۱۷پ/ صولتِ عصایش، سنگی هفت<sup>°</sup> پاره شده<sup>۲</sup>، در هوا رفت و از آن پارهها هفت آواز درجه به درجه ظاهر شد. پس این هفت **سر** /ب۲: ۱۸ر/ مشتق از آن هفت آوازِ قدرت است.

<sup>+</sup>و بعضی زبانِ معجزبیان را بر منصّهٔ اظهار به این وجه جلوه دادهاند که این هفت سر را<sup>۲</sup> از صداهایی<sup>۸</sup> که خروج آن از گردشِ هفت<sup>۹</sup> افلاک<sup>۱</sup> میگویند، اشتقاق نموده۔ اند.<sup>+۱۱</sup>

٥

١.

و بعد از آن، آن<sup>۲</sup> هفت **سر** را<sup>۳</sup> در<sup><sup>3</sup></sup> اصطلاح هند به چهار قوم هندی نامیدهاند<sup>° ا</sup> و تفریق او<sup>۲</sup> این باشد، که **کهرج سر** و **پنچم سر** را<sup>۲</sup> بر همن ۱<sub>۲</sub> ۲۹٫ گویند؛ و **رکهب<sup>۱</sup> سر** و **مدهم سر<sup>۱</sup> را را جپوت؛ و گندهار سر<sup>۲</sup> و دهیوت سر<sup>۲۱</sup> را بقال؛ و نکهاد سر<sup>۲۲</sup> را کایتهه میگویند<sup>۲۲</sup> و وجه تسیمهٔ <sup>≠</sup>آن نیز متعاقب به ذکر میآید<sup>+<sup>3</sup></sup> .** 

پس چون /م: ۱۸پ/ مخارج آن هفت افلاک باشد، البته در اختیارِ<sup>۲۰</sup> خواص و آثارِ<sup>۲۲</sup>

۲: + بيغمبر م: عليه السلام ا: عليه السلم - .1.70 م: شد و بعضی کفتهاند که این هفت سر از صدای کردش هفت فلک استخراج ... (لغتی در اینجا پاک شده و است که احتمالاً «کردهاند» میبایستی باشد). ا: این :1 " م: از ۱۰ ب۱۰ م: -ب۱، ۱، م: شد ا: آن ب۲: ا، م: رکھیہ هم متعاقب مذكور شود ۲0 ب١: اخبار ۲۲ ا: اماء **تان** <sup>۱</sup> شکلِ **راگ** نگرفته باشد [بلکه با<sup>۲</sup> عدد<sup>۳</sup> سر بگویند. و **اودشت** ٔ آن است ]<sup>۵</sup> که ٔ شکل تان هم در نوشتن<sup>۸</sup> آید و هم <sup>۴</sup> در سرود گفتن <sup>۱</sup>. والله أعلم <sup>۱۱</sup>\*<sup>۱۱</sup>

<sub>۱۰: ۱۷ ب</sub> فصل سیزدهم: در شرح دلایل حکما در تعیینِ هفت نغمه یعنی هفت سر اصلی

بر ضمیرِ عارفانِ بصیر و مبصرانِ خبیر روشن و هویدا باد که بعضی عزیزان هفت نغمه را<sup>۳</sup> از<sup>3</sup> آوازِ هفت جانور گرفتهاند، چنانچه کهرج سر<sup>°</sup> را از نغمهٔ ۲ طاوس و رکهب<sup>۷</sup> مسر را /ب۱: ۱۰۰ از آواز پیپها و گندهار سر را از آواز بز<sup>۸</sup> و مدهم سر را از آواز کبک<sup>۹</sup> و پنچم سر را از آواز کبک<sup>۹</sup> و پنچم سر را از آواز کویل و دهیوت سر را از<sup>۰۰</sup> غوک و نکهاد<sup>۱۰</sup> سر را از آواز آواز فیل. بنابرآن که آواز که میت جانور در همین<sup>×۲</sup> سرهای مذکور همیشه برمیآید و .

ب۲۰ یا ب١: تا ب۲، ۱: باعداد ب١٠ او سط ب۲، I: -ب٢، ١: + هم ب۱،۲۰ : ب۲،۱: هم '' ا: - والله اعلم ۱۲ ، - ورسم عصم ۲٫ م: از شروع این پارگراف از صفحه قبل تا اینجا را ندارد. ۳ ب۲: +که ۲ ب۲، م:-ب . ۱٬ ب۱: - سر م: ۱۷ ب۲، ۱، م: رکهبه ۰٬ ب۲: کبک ۱۹ ب ۱۹ ب۲: م: + أوار ب٢: بكهاد ب۱، م: هِمين جانور هفت ب۲: همين هفت جانور ۲٣ ب٢: را گوش بر ان ۲۰ ب۲۰ آز داشت م: نهاد

| [نی] ۲*۱ | د   | پ  | م  | گ | ر | * س |
|----------|-----|----|----|---|---|-----|
|          | •   | •  | •  | • | • | N   |
| ٧٢.      | 17. | 74 | Ŷ  | ۲ | , |     |
| 144.     | 74. | ۴۸ | ١٢ | ۴ |   |     |
| 215.     | ٣۶. | ۲۷ | ١٨ |   |   |     |
| ۲۸۸۰     | 41. | ٩۶ |    |   |   |     |
| ٣۶       | Ŷ•• |    |    |   |   |     |
| ۵.۴.۳    |     |    |    |   |   |     |

\*و مولكرم<sup>1</sup> آن طریق باشد كه از اوّل سر شروع [تان شود° و سرهایی كه در میان تان]<sup>7</sup> آیند، آن طریق را<sup>۷</sup> چون<sup>۸</sup> (؟) كرم<sup>۹</sup> گویند [و نشت آن طریق باشد كه]<sup>۱</sup>

> ا ا: «نی» به شکل «ن» نوشته شده است. ۲ ب۲، م ۲ ب۱: در این نسخه این جدول این گونه است:

| ني     | دە | ŗ        | م        | ک  | ر   | س   | 0.41 |
|--------|----|----------|----------|----|-----|-----|------|
| دە     | Ĵ, | a        | У        | ر  | ٦   | ٧٢. |      |
| ۰Ĺ     | n  | У        | <b>ر</b> | س  | 12. |     |      |
| n      | Ŋ  | <b>ر</b> | ت        | 74 | -   |     |      |
| С      | ſ  | ىر       | ۲        | -  |     |     |      |
| ر<br>ر | ىر | ۲        |          |    |     |     |      |
| س      | ١  | •        |          |    |     |     |      |

اوّل در جانب یمین یک عدد ' /م: ۱۶ ی نویسند ' و در /ب۱: ۱۷ ی بواقی خانه ها نقطه ها گذارند و در سطر دوم از طرف ِ یمین، یک خانه کم کرده، در اوّل خانه، عدد یکی؛ و در دیگر خانه ' ، دو؛ و در سیوم، ° شش؛ و در چهارم، بیست و چهار ؛ و پنجم، صد و بیست؛ و در ششم، هفتصد و بیست. و از <sup>۲</sup> سطر سیوم نیز یک خانه کم<sup>۲</sup> کرده، در اوّل خانه، عدد پنجم، یکهزار و جهارصد و چهل و هشت؛ و در چهارم، دوصد و چهل؛ و در پنجم، یکهزار و چهارصد و چهل و هشت؛ و در سیوم، خول میک خانه محو کرده، در اوّل خانه، عدد هرده؛ و در دوم، هفتاد و دو ' ؛ و در سیوم، <sup>‡</sup>سیصد و شست<sup>+۱</sup> ؛ و در در اوّل خانه، عدد هرده؛ و در دوم، هفتاد و دو ' ؛ و در سیوم، <sup>‡</sup>سیصد و شست<sup>+۱</sup> ؛ و در در اوّل خانه، عدد فرده؛ و در دوم، هفتاد و دو ' ؛ و در سیوم، <sup>\*</sup>سیصد و شست بهارم، دوهزار و یکصد و شست و به همین نهج از سطر پنجم نیز یک خانه کم کرده، در اوّل خانه، عدد نود و شش و /م: ۱۰/ در دوم خانه<sup>۲۱</sup>، چهارصد و هشتاد؛ و در سیوم، شصد؛ و در دوم، سهزار و ششصد و هشتاد. و از سطر ششم نیز <sup>۱</sup> یک خانه کم<sup>۲</sup> کرده، در اوّل خانه، عدد ششصد؛ و در دوم، سهزار و ششصد و در خهفتم سطر<sup>+۲</sup>، که یک خانه باقی است، ششصد؛ و در دوم، سهزار و ششصد. و در <sup>+</sup>هفتم سطر<sup>+۲</sup>، که یک خانه باقی است، میشود<sup>۸</sup>:

> ب۲،۱: - بک عدد ب۲: بنويسند ب۲، ۱: جانب ب۲، ۱، م: -م: + عدد ب۲: در ب۲، م: دور ب۲: سرت ب۱: و بر مواجه و م: - و دو ب١، م: دوصدوشست ۲ ب۲، ۱، م: -۱۳ ب ۱۳ ب۲: سه ۰۲ <del>آ.</del> ۱۱: -ب۲، ۱، م: دور ١٦ ب۲، ۱: سطر هفتم ۱٧ ب۱: پنجهز آروچهٰل را عدد بنویس ب۲، ۱: پنجهز اروچهل را عدد بنویسند ۱۸ ب۲، ۱: - که نوشته می شود

**گ ر س**\*<sup>′</sup>. و براین قیاس<sup>۲</sup> [بقیهها]<sup>۳</sup> باید کرد. والسّلام<sup>≠٬</sup>.

١.

فصل دواز دهم: در بیانِ نقشی که آن را نقش **کهندمیر** نامند و نوشتنِ ۱، ۱۰۰ آن<sup>°</sup> و طریق **مولکرم**<sup>۲</sup> و غیره

چون در فصلِ مذکور <sup>۲</sup> طریقهای استخراج مجموع<sup>۸</sup> تان معلوم شد، امّا، چون استخراج هر یک مفصل در اینجا به طولِ عبارت میشد، لهذا نقشی که<sup>۹</sup> مشتمل بر جمیع تان است به تفصیل هر یک طریق از هفت طریقِ مذکور <sup>۱۰</sup> به عینه نوشته میشود.

و طرح نوشتن او به این شکل است''، که اوّل هفت'' **سر** به ترتیب نویسند'' و زیر آن خطِ عرضی کشیده، هفت /: ۲۸پ/<sup>۱</sup> **سر**<sup>°</sup> خطِ طولی به مراتب'' هر یک فرو برند. /ب۲: ۷۱٫۷٫ بعد از آن <sup>±</sup>به هفت خطِ<sup>۷/‡۸</sup> عرضی دیگر، مجموع خطوطِ طولی را قسمت کنند تا<sup>۱</sup> که در طرفین هفت هفت سطر حاصل آید و در هر سطر هفت خانه پیدا شود. بعد از آن در هر سطر، خانه'<sup>۲</sup> به خانه اعدادِ **تان**ها ثبت کنند، به ترتیبی که در اوّل خانهٔ سطرِ

ف١: لفظها ب۲: سرکم و رسکم و کسرم و سکرم و رکسم و کرسم و سرمک و رسمک و سمرک و مسرک و سرمک و سکمر و [رمسک و مکسر و کسمر و سمکر ] و مسکر و کمسر و رمکس و کرمس و رمکس و سکس و مکس و مرکس و کمرس و مکرس و علّی هذا اودو و غیره ا: سرکم و رسکم و کسرم و سکرم و رکسم و کرسم و سرمک و رسمک و سمرک و مسرک و سرمک و سکمر و رمسک و کمسر و کسمر و سمکر و مسکر و کمسر و رکمس و کرمس و رمکس و مرکس و کرس و مکرس علی هذا آودو و غیر ه ب٢: مول وكرم ب۲: مذکوره ۱۰ محموعه ا: - نقشی که ا: مزبور ب۲، ۱: باشد ا: بنویسند ا: بخشى كه ظاهراً توضيحات ناسخ است، در حاشيه اين ورق افزوده شده است. نك مقدمهٔ اين كتاب. ب. ب، ۱،۲۰ ب. ۱۲ ب۲: منزل ۱،۲۰۱؛ خطوط ب ، . ۱٬ ب ۱ : هفت ان بخط ۱٬ ب۲: + آن - :۲ب۲۰

آید  $[+]^{*}$ .  $[+, +]^{*}$  و اگر  $[-]^{*}$  جهار را $]^{*}$  در شش ضرب کنند ، بیست و چهار شود. و از ضرب پنج در بیست  $[+, +]^{*}$  و چهار ، یکصد و بیست شود . و از ضرب شش در صد و بیست  $[+, +]^{*}$  هفتصد و بیست شود. و از ضرب هفت در هفتصد و بیست ، پنجهزار و چهل شود . و آن مجموع **تان** است.

٥

١.

شُش شود و اکر چهار را در شش ضرب کنند و حاصل آید و اکر دو را در سه ضرب کنند vis . گر دد + حهار ، امّا با همان قلم روى أن خط كشيده شده است ۱، م: ب۲، ۱: چون س ۱ س ۱ م: ش ب، ۱، ۱۰ سر ۱ ا، م<sup>.</sup> عقل ا. قلع 310 ا: لعلف تعف ب١: ش ک م: ب۲: س ا رک و س م ک و س ک ر و ک س و ک ر س ا: س ا رک م ک و س ک ر و س ر و ک س و ک س ب۲، ۱: -۲. ب۱ ۲٣ م: ج

فصل دهم: در شرح تعدادِ مجموع **تان** و احوالِ آن

بدان که مجموع **تان**<sup>3</sup>، که در اصطلاح هند آن را<sup>°</sup> **کوتتان پرستار** میگویند، خلاصهٔ آن پنجهزار و چهل است که ان را **کهندمیر**<sup>۲ +</sup>زام مینهند<sup>+۷</sup> و آن مجموع<sup>۸</sup> از هفت طریقِ ضرب پیدا میشود. /ب۱: ۱۰٫۰ چنانچه از طریقِ **ارچک**، که در او یک **سر** آید، /م: ۱۰٫۰ یک **تان** بر آید؛ و بر این قیاس، از **گهاتک**، دو **تان**؛ و از **سانک**، شش **تان**؛ و از **سراتک**، که در او چهار **سر** آید<sup>۴</sup>، بیست وچهار **تان**؛ و به طریقِ **اودو**، که در او <sup>۱</sup> پنج **سر** آید<sup>۱۱</sup>, یکصد و بیست **تان**<sup>۱۲</sup>؛ و به طریقِ **کهادو**<sup>۲۱</sup>، که در او شش **سر** آید<sup>۱</sup>، هفتصد و هشت **تان**؛ و به طریق **سمپورن**، که در او هفت **سر** آید<sup>۵۱</sup>, پنجهزار و چهل **تان** میبرآید<sup>۲۱</sup>، چنانچه طریق<sup>۱۲</sup> ضرب او در فصلِ آینده مذکور میگردد. والسّلام<sup>۱۲</sup>.

## ۰۰ فصل یازدهم: در طریق ضرب **تان**

0

و آن چنان باشد که هر گاه یک را در یک ضرب کنند،  $\neq$ یک حاصل شود و اگر <sup>۱۱</sup> در دو ضرب کنند<sup>۲۰</sup>، [دو حاصل شود<sup>۲۱</sup>. اگر دو را در سه ضرب کنند<sup>۲۲</sup>]<sup>۲۲</sup>، شش حاصل

> ب۲، ۱: جميع ا: تانها ب٢: بابها ol · l · ۲ · L · ب۲: بان م: - آن ر ا كهندهبر ا: مجموعه ب۲: ایند ب (: -`` ب۲، ۱: ایند ب۱،۲: م: کهاد ١٤ ب٢: ابند ب۲: ابند ١٦ ب۲، م: میبر ایند ۱۷ ا: طريقه ب۱، م: -- :1 '^ ب ۱ :حاصل و دو ر ا ب١: كند ب ب ۱ ۱ آید ۲۲ ب۱: کند ۲٣ ب۲

صورت او: \*س ر ک م پ ده نی  $\{^{Y}\}^{*7}$ ؛ چهارم: بچیترا (?) و صورت او: نی س ر ک م پ ده بنجم: روهنی (?) و  $^{\vee} \neq -$ صورت او  $^{+\wedge}$ : ده نی س رک م پ؛ ششم: سرکها و ( شکلش: پ ده نی س ( ر ک م ( ؛ هفتم: الایتا ( و ( \* - صورت او  $^{+\circ})$ : م پ ده نی س ( ر گ ( .

0

1.

چون ذکر **مورچهنا<sup>۸</sup> ب**ه آخر رسید، <sup>≠</sup>خامه در ذکر<sup>۹</sup> گزارش<sup>۲</sup> طریق<sup>۲</sup> ارچک<sup>۲۲</sup> و غیره /ب۲: ۲۰(/ زبان برکشید. پس /م: ۱۴پ/ آن هفت طریق<sup>۲۳</sup> است،<sup>≠۲۲</sup> <sup>+</sup>اوّل: ا**رچک** و آن، آن است که در او یک **سر** آید. دوم: **گهاتک** است که در او دو **سر** آید. ۶ سیوم: **سانک** که در او سه **سر** آید. چهارم: **سراتک** که در او چهار **سر** آید. پنجم: **اودو** که در آن پنج **سر** آید<sup>۲۰</sup>. ششم: کهادو که در آن شش **سر** آید. هفتم **سمپورن** که در او هفت **سر** آید<sup>\*۲</sup>. والستّلام.

ب۲، ۱: شکل ب۱، م: سر ت، ۲، ۱ ا: بحتير ب۲: بحتر م: بچتر - .1 ب۱،م:+نی - ·I ب٢، ١: صورتش ب۲،۱: بهرکها - .1 ب۲: ش ب۲،۱:+پ م: الانيتا ا: الانبا ب١: الايىنى - :۱ ۱٤ ب٢، ١: صورتش `` ب۲: ش ۱۷ م: - نی س ر گ ۱۸ ب۲: مورچهيا ب، ب۲: -م: +كذارش ب۲: ـ ۲۲ م: ازجک ۲٣ بن برید -۱<sup>۲</sup> ۱: طریق ارچک مبین میشود ب١: اند ب۲، م، ۱: از سطر ۶ تا اینجا بدین گونه است: اول ارچک دوم کهاتک سیوم ساتک چهارم سر اتک پنجم اودو ششم کیهادو هفتم سمپورن (م: سُنَّبورن) ارچک آنست که در و یک سر آید و کهاتک آنگه (م: آنست که) در دو سر آید، و ساتک آنکه (مُ: آنست که) در و سه سر (م، ا: + آید)، و سراتک آنکه (م: آنست که) در و چِهارٌ سَرٌ (مُ، ا: آيد) و اودو أنكه (م: آنستُ كَه) در و پَنچُ سَرٍ (م: سَرِ آيد) و كهاد (م، أ: كهادو) آنكه (م: آنست که) دَرَ و شش سر (م، ا: + آید) و سمپورن (م: سنپورن) آنکه (م: آنست که) در وُ هفت سر آید [**ابهردگتا**] و شکلش ، رگ م س پ ده نی س<sup>۳</sup>.

0

و [مورچهنای]<sup>3</sup> مدهم گرام، اوّل: [سوویری]<sup>°</sup> و صورت او<sup>۲</sup>: م پ ده نی س ر ک؛ دوم: هرناشوا<sup>۷</sup> و صورتش: \*ک م پ ده نی س ر {<sup>^</sup>}. سیوم کلوپنتا و صورتش:\*<sup>۹</sup> ر ک م<sup>.'</sup> پ ده نی س<sup>''</sup>. چهارم: سدهمدهیا و<sup>''</sup> صورتش: س ر ک م پ ده نی. /ب۰: ۱۶/ پنجم: [مارگی]<sup>۲</sup> و صورت او: نی<sup>3</sup> س ر ک م پ ده؛ ششم: [پوروی]<sup>°'</sup> و صورت او<sup>''</sup>: ده نی س ر ک م پ. هفتم: [هرشیکا]<sup>۷</sup> و<sup>^'</sup> صورت او: <sup>‡</sup>پ ده ۱/: ۲۸/ نی س ر ک<sup>۹</sup> م<sup>+.۲</sup>.

و [مورچهنای]<sup>۲</sup> گندهار گرام، اوّل: نندا<sup>۲۲</sup> و<sup>۲۳</sup> صورت<sup>۲</sup> او: گ م پ ده نی س ر؛ دوم: بسالا<sup>۲۰</sup> و <sup>+</sup>شکل او<sup>+۲۲</sup>: \*ر گ م پ ده نی س  ${<sup>۲۷</sup>} *<sup>۲۸</sup>. سیوم: سونکهی<sup>۲۹</sup> و <sup>۲۰</sup>$ 

ب٢، ١: اروكتا ب١: اروكهتا م: اوکهتا. بر اساس *لس* (همانجا) و با مقایسه با SR (ج ۱، ص ۱۶۸) تصحیح شد. م: و صورتش بًا: -ب٢، م، ا: + ر ب۲: مورحهيا ب١،١: مورچهنا م: مورجهنان ا: تَسُويري. بر أساس أس (ص ٨٣) و با مقايسه با SR (ج ١، ص ١٤٩) ب۱، ب۲، م: سویری تصحيح شد. ا: صورتش ب١: - و صورت او م: هرتاسو ا ا: هرناسو ب۲: هر مسو اد ب٢، م، ١: گ. بر اساس لس (ص ٨٣) حذف شد. ا: س **ب۲: + ر ا: - س** ب١: سا - 1 " تصحيح شد. ، م: ند ۱۰ م: ند ب١: بورني ب۲، ۱، م: بوربی بر اساس *لس* (ص ۸۴) با مقایسه با SR (ج ۱، ص ۱۴۹) تصحيح شد. <sup>17</sup> ۱: صورتش <sup>۱۷</sup> ب۱: هرکهرکا ب۲، م، ا: هرکرکا. بر اساس *لس* (ص ۸۴) و با مقایسه با SR (ج ۱، ص ۱۴۹) تصحيح شد - :1 17 ۱۹ <u>م، از</u> ب۲: ک ب ده یی س م: مورچهنان ب۱، ب۲، ا: مورجهنا ۲۲ م: ننداکه ب ۱: مندا ب. ۲۳ ب(: \_ <sup>۲</sup><sup>\*</sup> ب۲، ۱: شکل ۲۰ ا: ليسالا ۲۱ ب. سبد د ۲۱ ب۲۰ ۱، ۲۱ صورتش ۲۷ ب. م: ر ا،۲ب ۲۸ ۲۰ ب ۲۹ ا: سوکنی - :1 ".

سه **گرام** بیست و یک [**مورچهنا** /۲۰: ۱۶ پ/ می شود ۲ به طریقی که هفت **سر** با ۲ **سرت** تمام مرکب شده، با قرینه بیایند ۲، خواه ۲<sup>: ۱</sup>۶ به طریقِ **ارو هی** ۲ یا به طریقِ ا**ورو هی** ۲ در مها و شکل های **مورچهنا** ۴ چنین باشد.

چنانچه ' مورچهنای'' کهرجگرام این'' است، اوّل: [اترمندرا]'' و شکل او'': س رگ م پ ده'' نی''؛ دوم'': رنجنی و شکل او، [نی س رگ م پ ده]^'!؛ سیوم اترایتا و صورتش، [ده نی س رگ م پ]''!'' چهارم: < uده>'' کهرجا'' و '' صورت او'''  $= \psi$  ده نی س رگ م  $\{^{\circ}\}^{\pm r'}$ ؛ پنجم: [متسریکرتا]'' و صورت او، [م پ ده نی س رگ]^''؛ و ششم: [اسوکرنتا]'' و صورتش، [گ م پ ده نی س ر]''؛ و هفتم:

0

ب۲، م: خواهد بر آمد ب۱: -ب ۱: بیاید ا: + بطريق اروهي يا بطريق اوروهي ب١: اوروهي م: اردهی ب۲، م، ۱: پس ب٢: مورحهيا م: چنانکه م: منوجهنيان ب۲: مورچهيا ب۲، م: -۳ ب ۲۰ م. -۱۳ ب ۱: امر منثد ب۲: امدر مددا م، ۱: انتر مندا. بر اساس *لس* (ص ۸۳) و با مقایسه با SR (ج ۱، ص ۱۶۸) تصحیح شد. م: -١٦ ب۲: + سا ، م: دويم ب۱، ب۲، م، ۱: ده نی س ر ک م پ بر اسا*س لس* (ص ۸۳) تصحیح شد. ۱٬۱۰۱ نی سر کم بده مُ: نسر کم پدده. بر آساس *لس* (همانجا) تصحیح شد. ب۲: سرکم یدہ م: + و المس (همانجا) ب١: كرجا ۲٣ ب ۱: -<sup>۲۲</sup> ا، م: صورتش ۲0 ب١:پ ب۲، م، ۱: نی سرکم بده ۲۷ ب. ۲۰ ب۲۰ سرکبا ا: سرکتا م: سركنا. بر اساس *لس* (همانجا) و با مقايسه با SR (ج ۱، ص ۱۶۸) تصحیح شد. ب۲، م، ۱: نی ده سرکم ب. بر اساس *لس* (ص ۸۳) تصحیح شد. بَ ۱: کم یدہ نی سر کم ۲٩ م، ا: اسوكرتا ب١، ب٢: اسوكرنا ۳۰ ب ۱: رکم پدنی سرک ب۲، م، ۱: رکم س پ ده ني. بر اساس *لس* (همانجا) تصحيح شد.

اوّل، آن سر را کهرج اعتبار نموده، باز به کهرج ثانی به طریق اروهی برسند<sup>۲</sup>، آن را کهرجگرام گویند. و از آنجا<sup>۳</sup> که در سپتک دوم<sup>٤</sup> به مدهم<sup>°</sup> سر رسیده، /م: ۱۲ر/ و آن را کهرج اعتبار کرده<sup>۲</sup>، باز تا<sup>۷</sup> به کهرج بالا<sup>۸</sup> به طریق مذکور برسند<sup>۹</sup>، آن را مدهمگرام گویند. و <sup>†</sup>اگر از آنجا <sup>+ ۱</sup> در سپتک سیوم به گندهار سر رسیده و آن را کهرج اعتبار نموده<sup>۱۱, ‡</sup>تا به کهرج<sup>‡ ۱۲</sup> ثانی آن به طریق مزبور<sup>۱۳</sup> رسند<sup>۱</sup><sup>۱</sup>، آن را /ب۱: ۱۹۰ گندهارگرام گویند<sup>۰</sup>.

٥

۱.

پس دو **گرام** اوّل در بعضی گلوی در این زمان<sup>۲</sup> میآید و یک <sup>≠</sup>**گرام<sup>۲</sup>** آخر<sup>≠۸</sup><sup>۱</sup>, که<sup>۹</sup> **گندهارگرام** است، نه در گلوی میآید و نه<sup>۲</sup> در ساز <sup>±</sup>چنان که مثل زدهاند که **کهرج گرام** مثل پادشاه است و مدهمگرام میان او، وزیر، و **گندهارگرام** آخر به مثابهٔ<sup>۲۱</sup> غنیم است. چون ذکر حقیقت سه **گرام** آخر شد، الحال، شروع در گزارش مورچهنا<sup>۲۲</sup> /م: ۱۳پ/ می-رود<sup>۲۲</sup>.

میگویند<sup>≠۲</sup> که در یک **گرام** هفت **مورچهنا** پیدا<sup>۲۰</sup> میشوند<sup>۲</sup>، پس به این تقدیر، از

-:1-ب۱۰ رسید م: سيوم. ناسخ سعي کرده آن را به «دويم» تغيير دهد. م: کندهار . بالآی سطر و این کلمه، «مدهم» افزوده شده است. ب۲۰ نمو ده ب۱،۲۰ ب۲: بابی. در بالای «بی» با همان دستخط «تالا» افزو ده شده است. ب۱: برسد ب١: آز انجا ب٢: از آنجا اگر ١: اکر از بنجا م: کردہ ب٢: بارىكەر ح ۳ ب۲، م، ا: مذکور ۱۰ ب۲: رُسید ب۲: مینامند م: گویند ب١: زبان ب۲، ۱: آخر گرام ب١: -۲, ب۱، ب۲، م: مورچهیا م: تردو و اً: از سُطَر ۸ تا اینجا در این نسخه بدین گونه است: «اما احوال مورچهنا و آن چنانست» ۲° ب۱: -۲۲ ا، م: میشود درجه نزول کند<sup>۱</sup>، آن را **کومل** گویند<sup>۲</sup> و اگر دو سرت بگیرد و دو درجه فرو<sup>۳</sup> آید، آن را<sup>۴</sup> ات کومل<sup>°</sup>. و اگر سه<sup>۲</sup> سرت بگیرد<sup>۷</sup> و سه درجه ب۱: ۱۰/ نزول کند، سکاری گویند، چنانچه حالت رکهب<sup>۸</sup> سر در راگ کیدارا است.

فصل نهم: در شرح اسامی گرام و تعداد **مورچهنا** و<sup>°</sup> هفت طریق • **ارچک'** و غیره که به جهت استخراج به آنها'' را مشخص کردهاند

باید دانست که در اصطلاح هند طریقی است /۲۰۰ ۱۰ دار/ که <sup>≠</sup>او را<sup>۲</sup> س**بتک** مینامند<sup>۲</sup>، <sup>+</sup><sup>3</sup> و آن چنان است که از **کهرج سر** اوّل به ترتیب دیگر **سر**ها<sup>د</sup>، تا به **کهرج** ثانی به طریق اروهی<sup>۲</sup> رسد. پس، هر گاه از مقام اصلی **سر**، آواز را سه جا جست داده<sup>۲</sup> و در هر جا مقام نموده، باز به مقام اصلی خود آیند، آن<sup>۸</sup> وجه را **گرام<sup>۲</sup> گ**ویند. و آن سه قسم باشد<sup>۲۰</sup>, اوّل: **کهرجگرام**؛ دوم: **مدهمگرام**؛ سیوم: **گندهارگرام**. و طریق گرفتنِ هر یک از آنها چنین باشد که چون خون که مینا از آنها چنین باشد که چون خون که می می اوّل را در مقدار گلو آورده، به پنچم سر رسند<sup>۲۱</sup> و در س**بتک** باشد که چون که می از آنها در مقدار گلو آورده، به پنچم سر رسند<sup>۲۱</sup> و تا در س**بتک** 

ب۱، م: شود ۲۰ خو انند ب۲، ۱، م: فرود ب٢، م، أ: - أَنْ را م: + ڭويند ب۱: بکر دد م، ا: رکبهه ب۲: رکهت ب۲: ازجک م: مان ب١: - كه او ر ا ۱۳ ا: نهاده ب۲: از راه سیک نام نهادهاند ب۲: سرهای ۲۱ ب۲: اوردی ۱: اوروهی ۱۷ م: + او (؟). امّا روی کلمه خط کشیده شده است. ۱۸ م: ۲ ما داد ب٢، ١: أَيْنَ ۱۹ ب ۱۹ ب۲: + گرام ب٢، ١: است باباری مید ۱۰ از سید ۲۱: رسد - : ۲̈́ ٻ ، ٻ ۲̈́ فصل هشتم': در شرح اسامی سر های **تیبرتم** و غیره

0

۱.

چون هر یک **سر** اصلی دو طرف دارد، ۱/: ۲۷پ/ یکی جانب<sup>۲</sup> صعود و<sup>¬</sup> دیگر جانب<sup>٤</sup> هُبوط، پس از این جهت، هر یک **سر** را سه مقام خواهد شد: یکی اعلیٰ، دوم اوسط، سیوم ادنیٰ لهذا، <sup>≠</sup>از هر **سر**، هفت طریق **سر** دیگر پیدا شده<sup>≠</sup> که هم در گلو ظاهر میشود<sup>۲ ≠</sup>و هم به غیر این<sup>≠۷</sup> هفت طریق<sup>۸</sup>، **راگ<sup>۹</sup>** پیدا نمیشود.<sup>۱</sup>

چنانچه، اوّل سر را تيبرتم' ' <sub>۱</sub>, ۲۱ر/ نام نهادهاند؛ و دوم <sup>۲</sup> را تيبرتر<sup>۲</sup> و سيوم را تيبر؛<sup>۲</sup> چهارم را سده؛ و پنجم را **کومل**؛ و ششم را<sup>۱</sup> ات **کومل**؛ و هفتم را سکاری. و طريقش آن است<sup>۲</sup> ، سری که سه<sup>۲</sup> سرت از بالای سر خود بگيرد و سه درجه بلند گردد<sup>۱</sup> ، آن را تيبرتم گويند. \*و اگر دو سرت بگيرد و دو درجه عروج کند، تيبرتر گويند.\*<sup>۱</sup> و اگر<sup>۲</sup> يک سرت بگيرد و<sup>1</sup> يک درجه بلند شود، تيبر گويند. و اگر به حال خود<sup>۲۲</sup> مانده<sup>۲۲</sup> ، سده گويند. و اگر از <sup>۲۲</sup> سر زيرين<sup>°۲</sup> خود [يک سرت]<sup>۲</sup> بگيرد<sup>۲</sup> و يک

و **بحرت** آن باشد که <sup>ا</sup> **پنچم سر**، یک **سرت اِ مدهم سر** بگیرد. \*و اگر دو **سرت** آن بگیرد، **ات بحرت** باشد.<sup>۳</sup>

وقتی که **دهیوت<sup>؛ خ</sup>یک سرت<sup>ِخ</sup> پنچم سر** بگیرد\*<sup>۲</sup>، آن **سر** را ا**نتر**<sup>۸</sup> گویند<sup>و</sup> \*و اگر دو **سرت** بگیرد،\*<sup>۱</sup> ساانتر<sup>۱۱</sup>.

٥

۱.

و اگر **دهیوت سر** <sup>ن</sup>یک **سرتِ<sup>±۱۲</sup> نکهاد<sup>۲۲</sup> سر** /م: ۱۱ر/ بگیرد، کیسک<sup>۲</sup> گویند. و دو **سرت<sup>۲۵</sup> نمیتواند<sup>۲</sup> گرفت، چرا که در نکهاد<sup>۱۷</sup> سر<sup>۱۸</sup> دو سرت** است. <sup>±</sup>پس، /ب۱: ۱۴پ/ در<sup>۱۹</sup> رفتن آن<sup>۲۰</sup> **نکهاد سر** نمیماند.<sup>±۱۲</sup>

و اگر **نکهاد<sup>۲۲</sup> سر <sup>خ</sup>یک سرت<sup>ِ۲۳</sup> تیپ<sup>۲</sup><sup>،</sup> یعنی کهرج** بالا بگیرد، آن را <sup>†</sup>**ات کی۔** سک<sup>خ<sup>۲۰</sup> گویند.</sup>

و این دوازده **سر** <را> در گلو ظاهر کردن، /ب۲: ۱۴پ/ اُشکال است. \*والله أعلم بالصّواب.\*<sup>۲۲</sup>

> ا: و م، ا: بكرت ا: + و ۱ : دهت م: بکر ت ب۲: ساانتریر ۱: +کویند ب۱: سا اتبر ۱۲ م: ىكرت ۱۳ ب٢: بكهاد ب ، ب <del>، ب ہ</del>۔ <sup>۱</sup>؛ ب۲، م: گھیسک ا: کئےسک ب۲: سر ١٦ ب١: نميتوان ۱۷ ب۲: بکهاد ۱۸ ب ۱ : -۱٩ ب۲، م، ا: از · بِ بِ بَ بَ بَ بَ بِ بِ بِ بِ مِ بِ جِ ال ۲۱ ا: پس از رفتن آن در هيچ حالت نميماند سربکرت \_\_\_\_\_ ب۲: بکهاد م: بكرت ا: ـ یک سر ت ٢٤ ب١: نيست ۲0 · ۲۰ : آت گهیسک ۱: ات کئیسک م: کئیسک ات . 1 77

باید<sup>۱</sup> دانست که سرهای بکرت گرفته می شود<sup>۲</sup> از هفت سر اصلی، به طریقی که مذکور می گردد، چنانچه نامهای او این است: اوّل: **[چت]<sup>۳</sup>؛ دوم: [اچت]<sup>3</sup>؛ سیوم: کاکلی؛** چهارم: **ات کاکلی؛** پنجم<sup>°</sup>: **[تدهوت]<sup>۲</sup> (؟)؛** ششم: **ات تدهوت<sup>۷</sup> (؟)؛** /م: ۱۱ر/ هفتم: بکرت؛ هشتم: **ات بکرت<sup>۸</sup>؛** نهم: **انتر<sup>۹</sup>؛ دهم: ساانتر<sup>۱</sup> (؟)؛** یازدهم: کی سک<sup>۱</sup>؛ دوازدهم: ات کی-سک<sup>۱</sup>.

[**چِت**]<sup>۳</sup> در<sup>ئ</sup> وفتی باشد که **رکھب**<sup>°</sup> **سر** یک **سرتِ کھرج**<sup>۲</sup> **سر** بگیرد و<sup>۷</sup> وفتی که دو **سرت** بگیرد،[**اچت**]<sup>۸</sup> باشد.

و **کاکلی**<sup>۱</sup> در آن وقت باشد که **گندهار سر** <sup>≠</sup>یک **سرتِ<sup>≠۲</sup> رکھب سر**<sup>۲</sup> بگیرد. \*و اگر دو **سرت** بگیرد،\*<sup>۲۲</sup> آن **سر** را ا**ت کاکلی** گویند.

و [**تدهوت]<sup>۲۲</sup> (؟) در هنگامی<sup>۲۲</sup> باشد که مدهم سر یک سرتِ گندهار** بگیرد. و ا**ت** [تدهوت]<sup>۲۰</sup> (؟) به دو سرت گرفتن آن.

۱ : بباید ا ب۲، ۱، م: گرفتهاند ب۱، ب۲، ا، م: دهت. بر اساس *لس* (ص ۵۷) و با مقایسه با SR (ج ۱، ص ۱۴۱) تصحیح شد. ا: مُقَابِل «دوم» سفید و خَالی است. بر اساس *لس* (ص ۵۸) و با ٔ ب۱، ب۲: ادهت م: اودهت مقایسه با SR (ج ۱، ص ۱۴۱) تصحیح شد. ب١: سيم م: تدوبه ا: تدويت ب۱: ندهوب ب۲: بدوهت م: تدوبه ششم ات تدوبه ب۲: بدوهت ۱: ندوییت ^ ا: رتبكرت ۹ ب۱: اتبر ب١: سااتبر '' ب۲: کهنگ م، ا: کئے،سک ۱۲ ب۲: اتکهیسک م: اتكئىسك ا: رتكئىسك ۱۳ ب۱، ب۲، م: دهت آ: دهیت. بر اساس *لس* (ص ۵۸) و با مقایسه با SR (ج ۱، ص ۱۴۱) تصحیح شد. ۰ ب۲: رکهت ۱۰ ب۲: رکهت م، ۱: رکهبه ۱۰ با: -٬۰ ٬۰ ب ، م: -۱٬ <del>ب ۱</del>، ۲۰، م: ادهت ا: ادهیت. بر اساس *لس* (ص ۵۸) و با مقایسه با SR (ج ۱، ص ۱۴۱) تصحیح شد. ۱۹ ۱۹ م: + کويند و کاکلي ۲۰ ر<u>.</u> ۲۱ م: بکرت م، ا: رکھبه ب۲: -ا: تدوپيت م: تدوبه ب۱: تدهوپ ب۲: بدوهت ۲۰ ب ۲۰ ب۱۰ + که ا: وقتى <sup>۲۰</sup> ب۱: ندهوپ ۲۰: بدوهت ا: تدو بیت م: تدويه ٤ź

۱.

0

و میگویند که از قایم شدن **سرت**<sup>۲</sup>، قیام **سر** است و صورت گرفتن **راگ** و **سر**ی<sup>3</sup> که با<sup>°</sup> **سرت**های خود<sup>۲</sup> قایم است، معشوقِ دلها است. و **\*سر**ی که با تمام<sup>۷</sup> **سرت**ها است، بهتر است\*<sup>۸</sup> و **سر**ی که با<sup>۹</sup> تمام **سرت**ها نیست، بدتر است؛ چنانچه اوّل **سر**، یعنی کهرج، با چهار **سرت**، <sub>۱م</sub>: ۱۰پ/ پادشاهی' است در شهرِ گلو که به'' همراهی شش **سر** که به مثابهٔ'' وزرا<sup>۳</sup>' و امرای اویند<sup><sup>3</sup></sup>'، رعیتِ<sup>°'</sup> دلهای عشاق را همیشه نگهبانی میکنند<sup>۲</sup>'.

## فصل هفتم: در ذکرِ اسامی دوازده<sup>۷</sup> **بکرت سر**

٥

١.

> ب ۱ :قيام ب۲: سر ب۱: + در م: سر ب۱: -<u>ب ۱: -</u> م: که نام ب۲ ا: پادشاہ م: ب٢: مشار اليه ۱<sup>۳</sup> ب۱، ۱: وزرای <sup>۱</sup> ب۲: وزرا وامرایند ، رر ۱۲ م: رغبت م: میکند ۰٬ ۰٬ ۱۷ ب۱۰ -۱٬ ب۱: پر از درجی ۱۹ ب. برواهراند ۱۹ ب. برواهراند ۱٬ م: مختفی ۲۱ ۲. م: جمع م: برُفته ۲۲ ب٢، م: آن ۲۰ ا: میان دو ستاره از سطر ۷ تا اینجا را ندارد.

```
م: مارجاني
                                                                                 ا ب۱: سندنی
                                                                                     م: + و
                                                                                           ٣
                                                                                   ب۱: سه
                                                                                  'ب۱:حب
ا: چهت بر اساس ته (ص ۳۳۱) و غم (ص ۹) و با
                                                     م: جهرنا
                                                                ب۲: حهبيت
                                                مقایسه با SR (ج ۱، صص ۹ – ۱۳۸) تصحیح شد.
                                                                                     ب۱: -
                                                                  ب.
۲ ب۲: رکهنگا ۱: رکهتگا
                                                      م: ركهتا
                                                                                            ۷
                                                                                  ب١: دوم
                                                                                  ^ ا: سنديتي
                                                                    م: سندينى
                                                                                 ۹ ب۱: سيوم
                                                                             ب٢، ١، م: + و
                                                                                    · · بَـ ۲: -
                                                                                 ۱۲ ب۲، م: -
                                                                       ا: کردہ
                                                                                   ۱۳ ب۲: -
                                                                ۱<sup>۱</sup> ب۱: مدیی ب۲: مدهدی
                                      ا: ... ىتنى (ناخوانا است)
م: مدینی. بر اساس غم (همانجا) و
                                              با مقایسه با SR (ج ۱، صص ۹– ۱۳۸) تصحیح شد.
                                                                                 <sup>،</sup> ا: بَردهتي.
                                                                      ۱۰ ب۱۰ روم. ۲۰ رمیان
۱۰ ب۱: روم. ۲۰ زمیان
م، ا: رمیان بر اساس ته (ص ۳۳۲)، لس (ص ۷۵) و غم (ص ۹) و با
                                                مقایسه با SR (ج ۱، صص ۹ – ۱۳۸) تصحیح شد.
                                                                             ۷ ب۲، ۱، م: + و
                                                                              ب
۱۸ ب۲: و بکهاد
                                                                            ۲۰ ب ۲۰ م: -
                                                                       ۲۱ ب۲، ب۲، م: اکراه
ا: اوکراه. بر اساس ته (ص ۳۳۲)، لس (ص ۷۵) و غم (ص ۹) و با مقایسه با
                                                        SR (ج ۱، صص ۹– ۱۳۸) تصحیح شد.
                                                                           ۲۲ ب۲ : جهور بنی
۲۳ ا: + و
                                                       ب۲، ۱: چهوتهی
                                                                                    ۲<sup>۲</sup> م: سر
```

چون هر سر به جای خود قیام دارد و <sup>۲</sup> هرگاه او را حرکت دهند، در اصلِ قیام<sup>ش ۳</sup> به جانب صعود و <sup>۴</sup> نزول، تفاوت میافتد. لاجرم، هر یک **سر** تقسیم یافته، چنانچه:

<sup>≠</sup>کھرج سر<sup>≠</sup>° را چھار حصّه کرده<sup>۲</sup>، /ب۲: ۱۳پ/ این نام نهادهاند<sup>۷</sup>، اوّل: تیبرا<sup>۸</sup>؛ دوم: • کمودتی <sup>۴</sup>؛ /ب۱: ۱۳پ/ سیوم: مندا<sup>۱</sup> ؛ چھارم: **چھندووتی** <sup>۱۱</sup>.

و رکھب<sup>۱</sup> سر را<sup>۳</sup> سه بخش نمودهاند<sup>۱</sup>، <sub>۱۹:</sub> ۱۰ر/ اوّل: دیاوتی<sup>۵</sup> ؛ دوم: رنجنی<sup>۲</sup> ؛ سیوم: رتکا<sup>۱۲</sup>.

و **گندهار سر** را هم<sup>۱</sup> سه<sup>۱</sup> بخش<sup>۲</sup>، اوّل: [رودری]<sup>۲۱</sup>؛ دوم: کرودها<sup>۲۲</sup>؛ سیوم: پریت<sup>۲۲</sup>.

و **مدهم سر**<sup>ئ</sup> را نیز<sup>۲</sup> سه بخش کردهاند<sup>۲۱</sup>، اوّل: **بجرکا<sup>۲۲</sup>؛** دوم: **پرسارنی**<sup>۲</sup>؛

۱.

ب۲: بعضي ب۲،۱: -ا: قباسش ب۱، ب۲: قیاس ئب۱: -° ب۲: سرکهرج ب۲: کردهاند ۱: کردهاند و ا: نهادند ب۲: سرا ا: تیرا ۹ ب۲: کمدلی ا: کمندتی ب١: مثدا ب، معد ۱۱ با: چهندوتی ۲۰: حهیدومی ۱۲ م: رکهبه ب٢: + هم <sup>ب</sup> ا: نموده ۱٥ °، م: ديآلي ا: دیاتی م، ا: رتجتی ۱۷ ب۱،م:رکتا ^ر بار: -۱۹ با: -م: -۲۰ ب۲۰ کردهاند م: -. ا: کردہ ۲۱ ب۱: ابدا ا: رودبررا. بر اساس *لس* (ص ۷۵) غم (ص ۹) و با مقایسه ب۲، م: رودر ا با SR (ج ۱، صص ۹– ۱۳۸) تصحیح شد. ۲۲ ب۱: کبدا ۲۳ ب۱: احرا ۲٤ ب۱: -۲۰ ب۱: -۲۱ ب<sup>۲</sup> ب۲۰ م: -ا: کردہ ۲۷ ب۱، م: برجکا ا: مجبرکا ۲۸ ب۱، ۲۰، م: بسارنی

**ببادی<sup>≠۱</sup> مثلِ غَنِیم**اً.

است

و<sup>¬</sup> به جهت ِ امتیاز ِ سر بادی<sup><sup>3</sup></sup> از سر ببادی<sup>°</sup>، که مقابل ِ او است، گفتهاند که تا<sup>¬</sup> بادی سر از *γ*: *γ*<sub>7</sub>(*γ* ببادی سر دوازده سر<sup>¬</sup><sup>γ</sup>, یا<sup>^</sup> هشت سر<sup>¬</sup>، یا شش سر<sup>¬</sup>، یا چهار سر<sup>¬</sup> را در هر **راک** تفاوت خواهد بود. پس، میگویند که چنانچه \*در دو ستارهٔ سعد و نحس<sup>۱</sup> مدرجهٔ دوازدهم یا هشتم یا ششم<sup>۱۱</sup> یا چهارم نحس میباشد، همچنان<sup>۲۱</sup> در <sup>≠</sup>سر بادی<sup>≠<sup>۳1</sup></sup> و سر ببادی<sup><sup>3</sup></sup>، که مثل دو ستارهٔ سعد و نحس در برج <sup>≠</sup>گلوی گوینده<sup>÷<sup>0</sup></sup>، گردش میکند، سر تشاه ارم: <sup>۹</sup>ب, هم<sup><sup>۳1</sup></sup> نحس خواهد شد، چنانچه<sup>×۱۱</sup> مثال<sup>۱</sup> دوازده سر<sup>¬</sup> در **راک براور** که مدهم<sup>۹۱</sup> سر در او ببادی است؛ و مثال <sup>±</sup>هشت سر<sup>¬×۲</sup> در **راک ببهاس<sup>۱۲</sup>** که در آن هم مدهم<sup>۲۲</sup> سر، ببادی است؛ و مثال <sup>±</sup>هشت سر<sup>¬×۲</sup> در **راک کلیان<sup>3</sup>** که در آن نیز<sup>°</sup> مدهم ۱۰ سر<sup>¬۲</sup>, ببادی<sup>۲۷</sup> است؛ و مثال چهار سر<sup>¬۲</sup> در **راک کلیان<sup>3</sup>** که در آن نیز<sup>°</sup> مدهم

> ا: ببادىسر ب۲، م: + است ب۱: -ب۲: -ب۲: سرنیادی ب٢: با ب ۱۰۱ -^ ب۲: + تا ٔ ب۱: - چهار سرت م: + در ۱۱ ب٢: - يا ششم ۱۲ ب۲، ۱: همچنین <sup>۳</sup> ب۲: بادی سر م: + سرببادي م. المحرر.. ۱۰ ب۱: گلو میگویند ۱۰ ب۱: سربا <sup>۲</sup> ا: (از سطر ۳ تا اینجا را ندارد.) ۱٬ ب۲: مثل ۱۹ م: مر هم ۲. ب۱: است سر ۲۱ ب۲: بهبهاس ۲۲ ب۱: -<sup>۳۲</sup> ب۱: سر ب ۲۰ ب۲: + مالسری و ا: + مالسرى ۲° ب۱ + است ب۲: سر ۲۰ ب۲۰ ، ب۲: -۲۷ با : -۲۸ ب۱: سر

فصلِ پنجم: <sub>/م: مب/</sub> در ذکر اسامی **بادی سر** و غیرہ

0

چون هر یک **راگ** صورتِ علیٰ حدّه دارد و<sup>۲</sup> استخراج هر یک از هفت **سر** است، لاجرم جهتِ<sup>۳</sup> تفریق در هر **راگ،** بعضی<sup>3</sup> **سر** را به منزلهٔ اصل نهادهاند و بعضی<sup>°</sup> را مددکارِ آن و بعضی **سر** را<sup>۲</sup> به مثابهٔ دشمن، که از آمدنِ او **راگ**<sup>≠</sup>به حالِ<sup>≠۷</sup> خود نمیماند<sup>۸</sup>، چنانچه بر دل دانایان معلوم <sup>≠</sup>خواهد شد<sup>≠۹</sup>.

پس، آن اقسامِ **سر** ' را چهار نام نهادهاند'' و آن این است، اوّل: **باد**ی؛ دوم: سمبادی؛ سیوم: انبادی؛ چهار: ببادی.

پس، بادی سر<sup>۱۲</sup> آن است که از او راگ پیدا شود<sup>۱۳</sup> و آن سر اصلِ راگ است. و سمبادی سر<sup>۱۲</sup> آن است که از آمدنِ او راگ زیاده<sup>۱۰</sup> میشود. و انبادی سر<sup>۱۲</sup> مددکارِ سم -۱۰ بادی است. و ببادی سر آن است که از آمدنِ او راگ بر حالتِ خود نماند. پس، آن سر به منزلهٔ /م: ۱۰/ دشمن است، /ب۱: ۱۰/ لهذا او را<sup>۱۲</sup> از خانهٔ راگ به در کردهاند.

و بر این چهار **سر** مثالی میگویند /ب۲: ۱۳ر/ <sup>±</sup>که **سر بادی** در اقلیم **راگ** به منزلهٔ پادشاه است،<sup>±۱</sup> و <sup>±</sup>سر سمبادی<sup>+۱</sup> به مثابهٔ وزیر و <sup>±</sup>سر انبادی<sup>+۲</sup> مانندِ امرا و <sup>±</sup>سر

رکھب<sup>۱</sup>؛ سیوم را<sup>۲</sup> گندهار؛ چهارم سر<sup>۲</sup>، مدهم؛ و پنجم /ب۲: ۲۱پ/ سر<sup>3</sup>، پنچم؛ و<sup>°</sup> /ب۱: ۲۱پ/ ششم سر<sup>۲</sup> دهیوت؛ و هفتم سر<sup>۷</sup> نکهاد<sup>۸</sup>. و کهرج بالا<sup>۹</sup> را تیپ گویند. و به جهت استعمال به نام هر یک، هفت اشاره <sup>±</sup>ثبت<sup>۱</sup> کرده می شود<sup>±۱</sup>، چنانچه، اوّل را [س]<sup>۲۱</sup> و دوم را [ر]<sup>۳</sup> و سیوم را گ<sup>3</sup>، چهارم را م<sup>°۱</sup>، پنچم را پ<sup>۲۱</sup>، ششم را ده<sup>۷۱</sup> و هفتم را نی<sup>۸</sup> و تیپ<sup>۹۱</sup> را سا، که مجموع آن <sup>±</sup>به طریق اروهی<sup>±۲</sup> این باشد<sup>۲۱</sup>: <sup>±</sup>س ر<sup>±۲۲</sup> گ م پ ده نی سا. و عکس آن به طریق اوروهی<sup>۲۲</sup> چنین: حسا> نی ده<sup>۲۲</sup> پ م گ

م: رکبهه ب۲: -۱: سر ۲ ب۲: -' ب۲: -- :1° ب۱، ب۲: -` ب۲: -^ ب۲: نکهادو <sup>۹</sup>ب۱: -م: ٹیپ ۱، م. <del>یپ</del> ۱۱ ا: ترتیب دادهاند ۱۲ ب۱ : سا ب۲،۱:سه م: سر. بر اساس همین کار (نک فصل نهم) و ته (ص ۳۲۹) تصحیح شد ۱۳ ب۲، م، ۱: ره. بر اساس همین کار (فصل ۹) و ته (ص ۳۲۶) تصحیح شد. ب١:رى ۱۰ ب۲: مد ا:کهه م:که ۱۰ ب۲، م، ۱: مه ١٦ م:په ۱۷ از دهه ۱۸ ب۲، م، ۱: نه ۱۹ ب۲: هٰشتم بر ۲۰ ب۱: آن حرفها ازروی معنی ب . ۲۱ ب۲: س ا: ۔ این باشد ۲۲ ب۲: یں ۲۲ ب۲: ساری ب۲: سارا ۲۳ م: واروی ۲۰ ا: بده ا: اروهي م: ىدة <sup>۲</sup> ب۲: ره بب بر . ۲۱ ب ۱، ب۲۱، ۱، م: سا <sup>۲۷</sup> ب۲، م: + والله اعلم بالصواب

0

ر ۲ [س] ۲۰.

و [**سنچاری**] <sup>۱</sup> آن است<sup>۲</sup> که<sup>۳</sup> این همه **سر** یکجا جمع شوند. <sup>÷</sup> **گره** این که **سر** اوّل آید. و انس آن که **سر** از اوّل <sup>≠</sup>سر نزول<sup>≠</sup> کرده، در میان آید. و <sup>۲</sup> **نیاس**<sup>۷</sup> آن که **سر** در آخرِ او بیاید.

فصلِ چهارم: در ذکر اسامی هفت سر اصلی

١.

• که اصولِ جمیع <sup>^</sup> سرهای دیگر اند، <sup>+</sup>یعنی هفت<sup>6</sup> سر که<sup>+ · ·</sup> در آسمان علم موسیقی مثلِ هفت نجوم <sup>· · +</sup>دایر وسایر اند<sup>+ · · ·</sup> <sup>+</sup>تا رصدبندانِ این فنّ را اثر مراد به دست<sup>· ·</sup> حصول دهند. پس ما غریبان را هم<sup><sup>+</sup> · لازم /م: ۸ر/ است که دستِ امید به دعای دولتِ جاویدِ<sup>• ·</sup> پادشاهِ دین پناه بر داشته، اسمای اعظم آن هفت<sup>- ·</sup> سر را وردِ زبان سازیم تا<sup>۰ ·</sup> به اجابت مقرون گر دد<sup>۰ ·</sup>.</sup>

پس<sup>۱</sup>، باید دانست که<sup>≠۲۰</sup> اوّل **سر** را نام<sup>۲۱</sup> **کهرج** گویند؛ و<sup>۲۲</sup> دوم<sup>۳۲</sup> را<sup>۲</sup>

ب۱، ب۲، ا، م: سنجائی بر اساس *لس* (همانجا) تصحیح شد. ب۲، ۱، م: -ب1: -' ب ۲: + و ب۱: سیر برون ب۱: -ب۲: بباس م: نیاشی ب۱: ناس ^ ب۱: -- :r, ا: و بمنزله هفت کو اکب ۱۱ ا: - مثل هفت نجو م <sup>۱۲</sup> ب۲: سایر و دائر اند ۱۳ ب۱۰: -۱۰ ب۲: -°` م: -١٦ ب۱:-۱٬ ب. . ۱٬ ب۱: تار. امّا روی حرف «ر» با جوهر قرمز خط کشیده شده است. ٬۱ ب۱۰ باد ۱۹ ب۲: -۲۰ ا: از سطر ۶ تا اینجا بدین گونه است: «چنانچه» ۲۱ ب۲، ۱: -- :1 \*\* ۲۳ ا: + سر ۲۰ ب۲۰ ا: -

صدفِ دل بیرون آمده'، به دست زبان افتاد'، واجب است که [زینتفزای]<sup>۲</sup> گوشِ ساقیانِ بزم<sup>٤</sup> یکرنگی گردد. یعنی\*<sup>°</sup> هر وقت<sup>۲</sup> که<sup>۷</sup> **سر** از دهانِ گوینده ظاهر شود، در اوّل مرتبه به حال خود است<sup>۸</sup>. چون در مرتبهٔ دوم رسد، یعنی بلند شود، دو چند<sup>۹</sup> گردد. و در مرتبهٔ سیوم، سه چند. و بر این /ب۱: ۲۱۰/ قیاس تا به مرتبهٔ هفتم که مشخص کردهاند، میرسد<sup>۱۰</sup>.

پس هرگاه که **سر** به وجوه <sub>/م</sub>: ۷پ/ مذکوره صعود کرد، نزول'' هم بر آن وجوه، لازم خواهد بود<sup>۲</sup>'. لاجرم به این جزر<sup>۳</sup> و مد<sup>ّ؛</sup> به چندین نام موسوم شد. و آن این است، اوّل: **استهایی؛** دوم: **اروهی؛** سیوم: **اوروهی؛** چهارم: [**سنچاری**]<sup>°(</sup>؛ پنجم: **گره<sup>۲</sup>'؛** ششم: **انس<sup>۲</sup>'؛** هفتم: **نیاس**<sup>۲</sup>.

استهایی آن است که<sup>۱۹</sup> سر زود زود بیاید. ۲ \*و اروهی آن است ۲ که ۲<sup>۲</sup> سر از  $^{+1}$  است است ۲۰ که ۲۰ سر از  $^{+1}$  است که سر از  $^{+1}$  به عروج به نزول آید  $^{+1}$ . ۲۰

٥

م: آمد ب ۱۰ افتاده ب۱: زینتسرای م: زينتسراي ب۲: راحت بیر ای ب ۱۰۱ -ا. (از سطر ۹ صفحه قبل تا اینجا ر ا ندار د.) ا: گاه ب۲: فنی م: وقتى - :1 <sup>v</sup> ب۱: رسی ب٢: - بلند شود دو چند • ' ب۱: - ) ۱۱ با : بروں ۲۰ ب۲: آمد <sup>۱۳</sup> ب۱، ب۲، ۱: جر م: مدر ب۱: ند ۱٥ ا: سنجای بر اساس *لس* (ص ۱۴۵) تصحیح شد. ب۱، ب۲، م: سنچائی <sup>۱۱</sup> ا: کرة ۱٬ ب۱۰ الن ۱۰ ب۱: ناس - : اب <sup>۱۹</sup> ب ب السب ب . . - .ن ..... ۲۲ ب : - آن است که ۳۰ ب۱: عروح بنزول آند ۲۲ ا ب۲: عروج بنزل رود ۲0 ب۲، ا: از نزول بعروج آید ب١: برول بعروح رود ۲٦

پشت دهن گویند. \*و وقتی که در گلو میآید اپشت دهن (؟) گویند.\*<sup>7</sup> <sup>±</sup>و در اینجا آوازی<sup>2</sup> ظاهر شده تا به مرتبه میکشد که ور ا به هندوی **سر** نام نهند<sup>7</sup>. <sup>±</sup>و اینجا سه مقام دیگر اند<sup>4</sup> مقلو **سر** که در گلو رسد، آن **سر** را **مندر** گویند؛ بعد از آن که بر ا گلو رسد، **مده** گویند؛ و بعد از او که بر لب رسد، **تار** کویند و آن آواز را **دهن** نیز <sup>۳</sup> گویند. پس اوّل **سر** که در م<sub>ن</sub> بر کلو رسد<sup>3</sup>، آن را **پشت دهن** (؟) گویند<sup>°</sup> و **سر** که بر <sup>۲</sup> گلو رسد، **مدهم <sup>۷۱</sup> دهن** (؟) گویند<sup>۸</sup> و چون بر لب رسد، **کرتهم <sup>۴</sup> دهن** (؟) گویند<sup>۲</sup> . \*والله أعلم بالصّواب.\*<sup>۲۱</sup>

#### فصل سيوم: در صعود و هبوطِ سر

0

\*بر رای<sup>۲۱</sup> بیضاضیای مقیّدانِ معنی و آزادگانِ صورت، که از [جزر]<sup>۳۳</sup> و مدِّ زمان<sup>۲۰</sup>
 ۱۰ و<sup>۲۰</sup> کشمکشِ این و آن<sup>۲۱</sup> فارغ اند، روشن و هویدا<sup>۲۲</sup> خواهد بود که چون در<sup>۲۸</sup> سخن از

است'؛ دوم: **اپان**<sup>۲</sup> که در بازو و شکم جا دارد؛ سیوم: **بیان** که<sup>۳</sup> در چشم مکان دارد؛ چهارم: **سمان**<sup>؛</sup> که در دست و انگشت مقام او است؛ پنجم: **ادان** که در سینه میماند؛ ششم: **ناگ** که در انگشت پا و ناخن جا گرفته؛ هفتم: **دهنجیه**<sup>°</sup> که  ${}^{\pm}$ در چرب ${}^{\mp}$  و رگ<sup>۷</sup> است؛ هشتم: **دهنجیه**<sup>°</sup> که  ${}^{\pm}$ در چرب ${}^{\mp}$  و رگ<sup>۷</sup> است؛ هشتم: **دهنجیه**<sup>°</sup> که  ${}^{\pm}$ در جرب دهم: **دیودت** که جای او هشتم: در همهٔ موی بدن است.

پس وقتی که گوینده میخواهد که چیزی بگوید، /ب۲: ۱۱پ/ **پران باد** که در **سکهمن** همیشه مانند رسنبازان، آمد و <sup>۱</sup> رفت /م: <sup>۹</sup>پ/ میکند<sup>۱۱</sup>، در <sup>۱۲</sup> حرکت تمام<sup>۲۲</sup> آمده، در جمیع چرخها و نبضها و بادهای مذکور<sup>۱۲</sup> //: ۲۶پ/ سیر کرده تا<sup>۱۰</sup> به گلو میرسد که آواز از او ظاهر میشود.

۱.

0

پس هر گاه /ب۱: ۱۱پ/ که آن باد<sup>۲۱ ≠</sup>بر دل<sup>≠۱۷</sup> می شود<sup>۱</sup>٬ آن<sup>۱</sup> آواز را در آن اوّل -مقام **دهن**<sup>۲۰</sup> (؟) **اتسوچهم**<sup>۲۱</sup> نام می نهند. و وقتی که بر سینه که مقام دوم است، می رسد، **دهن** (؟) **سوچهم** گویند<sup>۲۲</sup>. و وقتی که در<sup>۲۲</sup> زیر<sup>۲۲</sup> گلو که<sup>۲۰</sup> مقام سیوم است، می رسد<sup>۲۲</sup>،

> ب۲: یست م: آيان ب ( : -' ب۲: همان ب ۱: دنیجهه ب ۲: دهنحه ا: دتهجيه ۲ ب۲: چرب در ب۱: -ورگ ^ ب۱: سرکل ۲: کورکل ٔ ب۲، م، ا: -.' ب۲: '-·· ب. ۱، ۱: دار د ب ۱۲ ب۱ : -۱۳ منام م: نام ۱<sup>۰</sup> ۱: مذکوره ، ب۲: -بر بر . ۱۲ ب۱: ناد برون ۱۰ ب۱: برون ۱۰ ب۲، ۱: میوزد . ۱۹ ب۱۰ - ۱۹ ۲۰ ب۱ : دهين ۲۱ ب۲: ایسوچهم م: «التوجهم» يا «استوجهم» ا: انسوجهم ۲۲ ب۲: نام مینامند ا، م: مىنامند م: -٢٤ ا: کلمهٔ «زیر» در پایین کلمهٔ «گلو» با همان دستخط افزوده شده است ۲0 م: -۲٦ م: برسید

دارد و از او وجود<sup>ا</sup> را<sup>۲</sup> زندگانی است، برین را را و نام او را<sup>۳ خ</sup>در زبان<sup>+؛</sup> هند<sup>°</sup> **پران (؟) چکر** گویند. پس همهٔ<sup>۲</sup> چرخها مدام در حرکت اند.

و بعد از این<sup>۷</sup> چهارده نبض است<sup>۸</sup>. یکی **سکهمن<sup>۹</sup> ن**ام دارد؛ دوم: **ادا**<sup>۱</sup>؛ سیوم: **پنگلا،** چهارم: **کهوک،** پنجم: **اسوان<sup>۱۱</sup> (؟)،** ششم: **گندهاری،** هفتم: **هستجدوا<sup>۱۲</sup>،** هشتم: **بارنی<sup>۳۱</sup>،** نهم: **پیسونی<sup>۱۲</sup>،** دهم: **بسودهرا<sup>۱۰</sup>،** یازدهم: **سنکهینی<sup>۲۱</sup>،** دوازدهم: /م: ۶ر/ **پوکها<sup>۱۲</sup>،** سیزدهم: **سرست<sup>۸۱</sup> (؟)،** چهاردهم: **النیها (؟)**<sup>۱۱</sup>.<sup>۲۱</sup>

0

در جمیع، سه<sup>۲۱</sup> نبض سردار است. <sup>+</sup>اوّل، **۱د**ا<sup>+<sup>۲۲</sup></sup> که به<sup>۲۲</sup> طرفِ یمین است و **پنگلا** به جانب یسار و **سکهمن** بر بالای دل.

و از آن [ده]<sup><sup>1</sup> باد<sup>°۲</sup> است. اوّل<sup>۲۲</sup>: **پران باد<sup>۲۲</sup> که** جای او در دل و [روده]<sup>۲</sup></sup>

ب۲، ۱: + آدم - •1 م: - او را ب۲: بز بان م: هندی ا: بر ب۲: ان ^ ب۲، ۱: نبض اند م: + نبض را طاقت قدرتی گویند . م: سکمن ۱۰ ب ١، م، ١: الا ۱' ب۲: آسون ۱۲ ب۱: هست حد م: هست حيدوا <sup>۳</sup> ب۱: تارني ٠ ۱<sup>۴</sup> ب۱ :بسوىي ا: نيسوني ب <u>ب بي</u>ري ۱۰ ب۲: نسودهر ا ا: يسودهرًا ب ۱۱ ا: سکهنی م: سنكينى ۱٬ ا: یکها ۱۰ ا: سراست ۱۰ ب۱۰ ب۱۰ با: -۲۰ ب۲، ۱، م: + و ب ۲۱ ب۲: سر ۲۲ ب۱: او لا الا ا: اول الا م: ارل الا <sup>۲۳</sup> ب۲۰: آن ۲<sup>۲</sup> ب۱، ب۲، ا: یازده م: پانزده. بر اساس همین فصل که در مورد این ده نبض است و بر اساس SR (ج ۱، ص ۵۹) تُصحيح شد! ب۲: -۲۲ ب۱: اولاً ۲۷ <del>ب</del> ۲۷ ب۱: ناد م: باكه ۲۸ ب۱، ۱، م: روي ب۲: ورو

<sup>+</sup>بر ضمير صاحب لان، كه مصدر تجليّات الهي است، واضح باد<sup>+</sup>، مى كمويند كه در زیر قلب یک<sup>۳</sup> جرخی<sup>ئ</sup> است به جهار برگ که به زبان هند آن را **اد (؟) چکر** نامند. و از او<sup>°</sup> بالا به تفاوت یک انگشت، جرخی دیگر است با شش برگ آن را مول<sup>۲</sup> (؟) چکر گویند $^{\vee}$ . و از او یک انگشت بالا،  $^{\neq}$ دیگر چرخی $^{\neq^{\wedge}}$  است به زیر ناف با ده برگ. آن را يورن (؟) چکر (؟) گويند و از او به تفاوت سه ٔ انگشت، جر خی است با دواز ده بر گ که  $\mathbf{a}(\mathbf{z})$  جکر  $\neq$ نام دار د $^{+}$  و او همیشه در بندگی و( ذکر حق است و از او بالا، در زیر گلو، یک چرخی است که خانهٔ هفت نغمه است و آن شانزده برگ دارد. و در میان گلو یک چَرَس است که در آن هم یک چرخ است ۲ با ۲ هژ ده م، دب برگ ۲ و از او بالا، چرخی است زیر ابرو با سه برگ و از او بالا، در سر ۱۰، چرخی دیگر است با شش برگ که او را<sup>۲۱</sup> **من چکر** گویند و از او  $\neq_{\text{هر}}$  زمان $\neq^{11}$  ( $_{12}$ ) ( $_{11}$ ) ( $_{12}$ ) مثل آب حیات می-١. چکد و پیش آن {<sup>۱</sup>}، چرخی دیگر است با شانزده برگ که **سوم آچکر** نام دار د<sup>۲</sup>، <و> وجود<sup>۲۲</sup> را سردی<sup>۲۲</sup> میبخشد. و جمیع چرخها، تابع چرخی است که یکهزار برگ

> م: با ا: جنانجه ب٢: -ب٢: نامند ^ ا: چرخ دیکری ۹ ب۲:نه م: کو بند از ۔ بندگی و ۱۲ ب۲، ۱، م: -ب۱: -<sup>۱</sup> ب۲، ۱، م: + است <sup>۱۰</sup> ا: سه ۰، ۱: - او را ۱۷ ب۱، ۱، م: بر زبان ٬٬ ب۱: آب <sup>۱۹</sup> ب۱، ب۲، م، ا: که ۲ ب۲: سیوم روی نقطههای حرف «ب» خط کشیده شده است. ۲۱ ا: نامند ۲۲ ب۲: وجودها ۲۲ ب۲: سر هادی ا: سردىھا

نَفَس موسوم شد. بعد از آن، از آمد و شد او<sup>۲</sup>، آوازی ظاهر گشت <sup>۳</sup> تا <sup>≠</sup>حکما او را<sup>⊭؛</sup> به زبانِ هند **ناد**° نام نهادند<sup>۲.۲ ≠</sup>پس از او، به صفای باطنِ /ب۲: ۱۰پ/ خود آن را به<sup>۸</sup> دو قسم معلوم کرده<sup>۹</sup>، به دو اسم موسوم گردانیدند<sup>۱۰ ±۱۱</sup> یکی **ناد اناهت**<sup>۱۲</sup>، دوم **ناد اهت**<sup>۱۱</sup>.

پس، آوازی که از بستن گوش مانند آوازِ آسیا میآید<sup>؛</sup>، آن **ناد اناهت**<sup>°</sup> است که به • جز<sup>۲</sup> درویشِ کامل<sup>۱۷</sup>، دیگری را لذّت نمیدهد. و **ناد اهت**<sup>۱</sup> دلِ همه کس را خوش می-سازد. والله أعلم<sup>۱</sup>.

فصل دوم: در ذکرِ مخرج **ناد** ۲ و اسمای منازلِ تحویلِ۲ آن۲ در وجود و بیرون آمدن آواز ۲ آن

تا /ب۱: ۱۰پ/ آن /م: ۵۰/ شعله<sup>۲۲</sup> بر شمع<sup>۲۵</sup> زبان رسیده، گوشهٔ گوشِ عاشقان را روشن می-۱۰ سازد<sup>۲۲</sup>

> ب١: نقش ب۱،۲۰ -۲ ب۱،۲: گردید ' ب۲، م، ا: او را حکما ° ب۱، ۲۰: باد ۱: کردند ب٢، م: + و م: -ب، ۲، ب۲: کر دند .. ۱۰ ب۲: گردانید ۱٬۱۰ و أن دو قسم است ۱۲ ب۲: باد آهد ۲۳ ب۲: باد انهد ۱۱ شنیده شود ۱٬ ب۲: بادانهد ۱۱ : غير از ۱۲ ا: + عارف شاغل ٬٬ ب۲: بادآهد ۱۹ ا: - والله اعلم ۲۰ ب.۲۰ باد ۲۱ ب۲: -۲. ا: آواز ب۲: شمع ٢٣ ا: مشعله ۲۰ ب۲: شعلهٔ ۲۱ ا: کند م: + و

## باب اوّل: در کیفیت تفاصیل سر که در اصطلاح هند آن را سرادهیای ۲ گویند

مشتمل ۲ بر چهارده فصل ۲.

فصل اوّل: در حقیقتِ **ناد** <sup>\*</sup> یعنی آواز که چگونه است

حضرت<sup>°</sup> حکیم علیالإطلاق ، \*به حکمتِ کامله و قدرتِ رم: \*ب شاملهٔ خود، سازِ \*<sup>۲</sup> خلقتِ انسانی<sup>۷</sup> را موجود ساخت<sup>^</sup> و <sup>≠</sup>از رحمت «نَفَخْتُ فِیهِ مِن رُّوحِی» در بارگاه کنت کنزاً مخفیاً<sup>۴</sup> فأحببت أن<sup>۱</sup> أعرف فخلقت الخلق درنواخت<sup>۱۱, +<sup>۲</sup></sup> کیفیتی برآمد<sup>۲</sup> که به اسم

> ، م: سردهياي ١: سردهيهاي م: + است ٢ ب٢: -٢ ب٢: باد ٩ : -٢ م: انسان ٩ ب١: ساخته ٩ ب١: -١ ب١ م: انا ١ ب١: روح دميد ٢ ب٢: برآيد

فصل هفتم: در تفصیل قبح کوینده ً. باب چهارم: در شرح ٔ تفصیل اقسام **گیت** که <sup>°</sup> در اصطلاح هند ٔ ۱۰۰ ۱۰۰ آن را<sup>۷</sup> پریندها<sup>م</sup><ادهیای> گویند. باب پنجم: در شرح قوانین دستک زدن که آن را تارادهیای ٔ گویند. باب ششم: در کلیّات ساز واحوال آن که آن را بادادهیای ٔ گویند<sup>۱۱</sup>.

```
<sup>'</sup> ب۲: + حهار . روی این کلمه با همان جو هر قرمز خط کشیده شده است.
۲ ب۲: فتح
۴ با : حر شرح
۴ با : + در شرح
۲ با : جاد
۸ م، ا: پربندهای
۴ ب۲: ناردهیای م: ناردهبای ا: تاردهیای
۲ با : ناداهیای ا: بادهدیای
۲ م: - بادادهیای گویند
```

۱.

۱.

آن اباز تأکیدِ یاران بر گردن ، لاجرم آنچه در خاطرِ فاتِر رسید، به زبان کجمج و عبارت شکستهبسته آید . اگر در جایی از ناقصان، خطا زاید ، از کاملان به جز عطا چه ° در وجود آید ؟ العفو عند کرام آ النّاس، مأمول زیاده چه عرض نماید.

پس معلوم باشد که پیش از این، این <sup>۷</sup> کتاب را هفت باب بوده است، چون ترجمهٔ مجمیع ابواب بعینه خالی از /ب۱: ۹٫/ تَطویِل کلام نیست<sup>^</sup> و با وجود آن، اکثر مطالب آن، دور از کارمعلوم می شد، بنابر آن خلاصهٔ همه را در این مختصر آورده، <sup>۹</sup> بر اسلوبی که لغات ۲۰ آن بر اسما و صوت ۲۰ اصلی خود اصطلاح هند، به حال مانده و یک باب که در او منکور رقص کردن است ۲۰، خارج شده، به جهت آن که آن ۲۰ فن متعلّق به دیگر مردمان است و با این <sup>++</sup>مرتبهٔ او ادنیٰ است<sup>++۱</sup>. باقی شش باب که رکن رکیِن علم ۱۰ موسیقی است، به تحریر می آید. اِن شاءالله تعالیٰ.<sup>+۱</sup>

**باب اوّل:** \*در کیفیت تفاصیل **سر** که در اصطلاح هند<sup>۷</sup> **سرادهیای**<sup>۱</sup> گویند\*<sup>۱</sup> مشتمل بر چهارده فصل است<sup>۲۰</sup>:

ے ۰۲ ۔ ب۲: یکردن ب۲: آمد ب۱: + و ب۲: -ب١: الكريم ب١: -^ ب۲: نبود ٌ ب۲: + و ب۲: نقاب '' ب۲: صورت ۲ ب۲: + ازينجا ۱۳ ب۲: این <sup>۱</sup> ب۲: مرتبه آورد نیست °۱ ا: از شروع خُطبه و شروع رساله تا اینجا در این نسخه بدین گونه است: «رس برس خان کلاونت پسر خوشحال خان در عهد عالمكير بادشاه كتاب سنكيت هندي را بعد فوت يدرش بالتماس بعضي احبا خصوصا شیح عزیزاللہ که در فن موسیقی شاکرد او بود و بسیار ماہر بفارسی ترجمه کرد شمس الاصوات نام نہاد و نامهای هندی را بجای داشته اما کتاب اصل مشتمل بر هفت باب بود یک باب که در رقص کردن بود آنرا متوجه تحرير نشده چه در مرتبه ادنی است و بکار کلاونتان نمیآید و باقی شش باب را نوشته چنانچه در خطبه کتاب خود که بسیار طولانیست نوشته و فهرست باقی مع مطالب چنین است بسم الله الرحمن الرحیم» <sup>11</sup> م: (از سطر ۱۰ صفحه ۱۳ تا اینجا را ندارد.) م: هندی ۱۸ ۱۸ م: سردهياي ۱۹ ب۲، ۱ ۲۰ م، ۱: -

[کشند] و مستان به ترانهٔ آن مدح کنند، هر که از او ٔ برگردانید ٌ پیش، به مَتعات جمیع لذّات پشت داد و آن که به او رو <sup>۷</sup> داد، چاشنی همه مطالب پیش خود نهاد.

بيت

مونس هر دل که فراغیش نیست محرم هر شب که چراغیش نیست

پس صاحب شوق ' را باید که این مختصر را در مطوّلِ'' مطالعهٔ خود، شب و روز جا داده، فکر را در کلام این به دقّت تمام صرف کند تا'' به هر نحو معانی از اصول این'' حکمت عملی به دست آید و /ب۱: ۸پ/ آواز خَفِی و جَلِی و کیفیتِ درجه های <sup>+#</sup>باطنِ و ظاهر<sup>+#</sup>' نغمه و معرفتِ درجه های عروج و نزولِ آواز ها بر او مکشوف گردد'، چنانچه حقیقت فقه از [فتاوی]'' و معقولات از قطبی و حکمت از قانونچه و هندسه از جنانچه حقیقت فقه از اسطرلاب و رمل از قرعِه معلوم می شود و فایده معند به بر آن مترتب گردد. الله'' الموفّق و المُعین.

عذر این بنده معذور که در پیش صاحبان سخن و کاملان فن می رود، /ب۲: ۹ر/ بنابر آن است که چون این<sup>۱</sup> کتاب در این نام در اصل به زبان هند بوده است و این مور ضعیف را با فُرس مناسبتی نیست و<sup>۱</sup> (<sup>۲۰</sup>} این مهارتی<sup>۲۱</sup> که قبول طبع اهل فرس افتد، در آن ندارد،<sup>۲۲</sup> معهذا ترجمهٔ عبارات و مطالب هندی را به زبان فارسی آوردن و سوای

|                                | <sup>۱</sup> ب۱: کشید، ب۲: می کشند<br>۲ ب۱: مشتاق را                                                            |
|--------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                | بب: بور                                                                                                         |
|                                | ' ب۲: + رو                                                                                                      |
|                                | ° ب۲: گردانید                                                                                                   |
|                                | ل ب ۱ : دارد                                                                                                    |
|                                | ``ب۱: روا<br>^                                                                                                  |
|                                | - :)ب^<br>- :۲ب <sup>۱</sup>                                                                                    |
|                                | بې <u>ب</u> ې د<br>۱ ب۲: شوفان                                                                                  |
|                                | ۱ ب۱: مرطلوں                                                                                                    |
|                                | المناع |
|                                | <sup>۳</sup> ب۲: -<br>۱۰ ب۲: ۱۰ ماله ۱۱                                                                         |
|                                | <sup>۲</sup> ب۲: ظاهر و باطن<br>°' ب۲: شود                                                                      |
|                                | ۲٬ ب۱، ب۲: فتاوه                                                                                                |
|                                | ۱٬ ب۲: والله                                                                                                    |
|                                | - : ٢ب ٢٩                                                                                                       |
|                                | ب ١ : - و                                                                                                       |
| مر ا همان قلم خط کشیده شده است | <sup>۲۰</sup> ب۱: + به ب۲: با<br>۱۱ ب۱، ب۲: + نه. در نسخهٔ ب ۲ بر روی «ن                                        |
|                                | ب: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                        |
|                                | 3                                                                                                               |

این نسخه که جشمهای است اندر ظلمات

نامش به همين نهاده<sup> ۲</sup> شمس الأصوات

الحقّ شمسی است که اَمس ندارد؛ /ب۲: ۸پ/ هر گاه طلوع شود<sup>۸</sup> عالم روح را روشنی دهد و دریای عشق از او به<sup>۹</sup> جوش آید و موج عرفان از نسیم او به <sup>۱</sup> اوج گراید و اهل معنی را نورِ سعادت از او است و اهلِ صورت را ظهورِ عبادت به او. دیدهٔ موافقان از مطالع<sup>۱۱</sup> او روشنی یابد<sup>۱۲</sup> و چشم منافقان به مشاهدهٔ آن<sup>۱۳</sup> به سوی تیرگی شتابد. عشاق به یاد او قدح

١٥

<sup>۱</sup> ب۱: آن ۲ ب۲: آسمان را سلطنة ۳ ب۲: گر ۲ ب۲: آنجا ۲ ب۲: رساله ۴ ب۲: در ۱۰ ب۲: مطالعه ۲ ب۲: مطالعه ۲ ب۲: مطالعه صاحبقرانی، غرّهٔ ناصیهٔ صبح هدایت، قرّهٔ <sup>۱</sup> باصرهٔ آفتاب ولایت، انتخاب مجموعهٔ قضا و قدر، مقدم ۲ جنودِ فتح و ظفر، گرمگشای کار فروبستگان، مرهم دلهای خستگان<sup>٤</sup>، صاحب دل ب ۲: ۷پ/ روشنرای، جان بخش جهان آرای، گوهر تاج پادشاهان، قبلهٔ خدا آگاهان، پر دهبر انداز ۵ اسر ار غیبی، چهر مگشای ۲ صور ۷ لا ریبی، محرم خلوتگاه <sup>۸</sup> شهود، بندهٔ یگانهٔ معبود، ناظم آداب شاهنشاهی، قاسم ارزاق بندگان الهی، آرامده عرصهٔ زمین و زمان، انتظام بخش عالم کون و مکان، حامی گروهٔ دین، حافظِ ملّتِ متین، دلیلِ قاطع خدادانی، ب۲: ۸ر/ حُجّتِ واضح رحمانی<sup>۹</sup>، پیر کبیر<sup>۱</sup> دستگیر،

قطعه

| آفتاب زمانه عالمگير      | شمع شش طاق و <sup>۱۲</sup> شاه هفت سریر |
|--------------------------|-----------------------------------------|
| و ز بهارش زمانه گلشن باد | کز رخش روز بخت روشن باد                 |

جشن عالی را حُسن<sup>۱</sup> بخشیده، کوسِ عشرت و نقارهٔ شادی بلندآوازه گردانید و لوای داد و دَهِش به مسامعِ هفتاقلیم رسانید و صدای تهنیت و مبارکباد از هر طرف دوید که این نسخه، آرایش ترتیب و زیبایش ترکیب یافت. بنابرآن تاریخ اتمامش جای<sup>۱</sup> نغمه به گوش جان رسید<sup>°(</sup> و نامش *شمس الأصوات* رقمپذیر قلم شکسته قم گردید چنانچه،

۱.

را<sup>۱</sup> بهجت آمود ساخته. سبحان الله! چه<sup>۲</sup> عجب هوایی است که از فرط رطوبتِ مسرّت<sup>۳</sup> انتمای او<sup>3</sup>، انجمن<sup>°</sup> خواطرِ غوّاصانِ بحرِ فطرت، گلگل شکفته و چه غریب صدایی است که از کمالِ فصاحت آن، بازارِ تکلمِ نوا<sup>۲</sup>سنجانِ شکرگفتار در هم شکسته. اگر در این /ب۱: /ر/ حالت شاهدان خطهٔ خاک، دم مساوات به مقدّسان ملاءاعلیٰ زنند، روا است و اگر از کمالِ نضارت<sup>۷</sup>، نافرمانصفت، گردن نخوت<sup>۸</sup> همسری قطعهٔ فردوسِ برین افرازند، سزا.

مثنوى

شده جلو مگر نازنینان باغ

رخ افروخته هر گلی چون /ب۲: ۷پ/ چراغ

شده مشُکبو غنچه در زیر پوست

چو تَعويذ مشكين به بازوي دوست

غزلخواني بلبل صبحخيز

تمنّای میخوارگان کرده ٔ ۲ تیز

به هر چشمه منقار بط آبگیر

چو مِقراض زرّين به قطع حرير

بساط از سر '' سبز ه گلشن شده

۱٥

۱.

٥

چراغ از گل باده روشن شده

و<sup>۱</sup> در چنین وقت پادشاه ظلّ الله جمجاه خورشیدکلاه سپهربارگاه انجمسپاه، مظهرِ قدرتِ الهی، مورد کرامتِ نامتناهی، یگانهٔ درگاهِ صَمدیّت، مقرّبِ بساطِ احدیّت، رافع الِویهٔ نَصَفَت وعدالت، قامع مبانی بدعت و ضلالت، فروغ خاندانِ گورگانی، چراغ دودمانِ

> <sup>۱</sup> ب۲: -۲ب۱: - چه ۴ب۱: میسرست ۴ب۲: + زار ۲ب۲: - نوا ۴ب۱: نظارت ۴ب۲: -۴ب۲: -۱' ب۲: -۲' ب۲: -

ثبت ٰ بافت، شرح تأليف آن ٰ دامن دل کشيده ؓ جون در هنگامي ٰ که سلطان جار بالش ابّام، فيض بخش مواليد عناصر و اجرام يعنى شمس، به بيت الشّرف حمل تحويل ار ز انے فر موده و زمان° اعتدال لیل و نهار دست داده /۱۰: ۲۰ و خامهٔ <sup>++</sup>مصوّر بهار<sup>++۷</sup>، در فضای بوستان به جِلْيهٔ گلگون^کشی جهرهٔ نازنینان گلبن و به غازهٔ نقشیردازی جبین شاهدان كَلَشْن تيار است و مشّاطة صبا، نو عروسان باغ را به رنگ \*\*آميزي هر هفت كرده و دايهٔ ٥ ابر آذاری به نور سبدگان اطفال حدایق از رَشَحات فضل، بر ور ش بخشبده و در ختان دلکش بيرايهٔ رنگين و خلعتِ نور آگين در أغوش وقت خود کشيده و گل از شکر خنده صدهزار جاک به جان بلبل شَغَبناک انداخته و ينجهٔ نسيم شانهکش طر هٔ سنبل گشته\*\*<sup>، (</sup> و گلبر گ، چادر ' را به دامن' نسرين' آويخته و غنچه /٢: ٧ر/ بسان' دهن محبوبان، به دلفريبي، سنگدلان و ادی ۱٬ آشفتگی المستعد گر دیده ان و تابش ۲٬ بر ق بر ای محفلگزینان باغ به ١. شمعافر وزی بر داخته، 1 صدای رعد یاد از عروسی گل میداده 1 و قد شمشاد مانند سنان آبدار به خون ریزی جانباز آن هامون، محبت در جگر جا کر ده، ۲۰ طوق مشاهدهٔ جمال سهيسرو گلستان، قمريوار به گردن اهل معني افتاده و چشم نرگس اطفال حدايق را در دبستان نگاه آموزی تربیت عشو هگری ۲۰ نموده و همای انبساط و عنقای نشاط بال برواز ش بر فضای انشراح و هوای ارتیاح گشوده و نوای طایران بزمگاه<sup>۲۲</sup> لطافت، گوش کرّوبیان 10

> **١**٠ شت ب۲: این **∟۲۰ کشید** ب١: هنگام ب۲: زبان امّا بعداً كاتب سعى كرده روى نقطه «ب» خط بكشد و آن را به «م» تبديل كند. ب١: بلَبَل ب ١: خامه مصوريها ^ ب۲: گلگونه ب١: + و ب١: ميان دو ستارة مضاعف از سطر ٥ تا اينجا را ندارد. ۱۱ ب۲: خار ۲۰ ب۲: دامان <sup>۲۲</sup> ب۲: تشرب ۱۰ ب۱۰: بستان ۱۰ ب۲: وادای ۱۱ ب۱۰: مستولی کرده ٬٬ ب۲: نالش ^ نَبْ۲: + و ۱۹ ب۲: میداد ۲۰ ب ۲۰ ب۲: + و ۲۱ ب۱: عشق کری ۲۱ بنگاه

شدند. و دیگر قول حکما است که [پنج]<sup>۱</sup> حصّهٔ سرود در هر کلام است و دلایل و فواید آن<sup>۲</sup> بسیار است که به<sup>۳</sup> گفتن درنیاید<sup><sup>3</sup></sup>، چنان که حکیمی میگوید که از کسب این، چهار فایده حاصل میگردد. اوّل آن که /ب۱: ۶٫/ هر که این را گوید یا بشنود، فکر و غم از دل او برود<sup>°</sup>. دوم آن که <sup>+‡</sup>مرد آزاد از او<sup>+‡†</sup>، کامل و صاحب معنی شود و مرد مقیّد، مقبول جهانی. سیوم آن که عشق خدا از این حاصل آید. چهارم در<sup>۷</sup> پیش پادشاهان<sup>۸</sup> مرتبه یابد و به دولت رسد. چون به هر وجه محصول او نفع است.

پس شخصی که شوق <sup>++</sup>کسب این<sup>++۹</sup> داشته باشد، اوّل باید که علم این معلوم کند، بعد از آن در عمل آرد تا به کمالی<sup>۰</sup> که مخطور او است<sup>۱</sup>، رسد و مقبول دل ها گردد.

اگرچه این علم من کلّ الوجوه'' به جز ذاتِ حکیمِ مطلق، کسی را حاصل'' نشده. چنانچه حکیم بقراط فرموده که من هر علم خصوص فضیلت را در شش ماه تحصیل کردم،  $\#_{e}$  بر این $^{++}$  علم تا پانصد سال مشقت بردم''، امّا آنچه که'' من میخواستم محصول نشد تا به دیگران'' چه رسد. /ب: عب/  $\#_{e}$  کسی که از فضل الهی و به محنت خود إمّا آن که حبا> [مداومت]'' تمام و از سعی مرشد کامل بر سریر $\#^{+}$  علمیّت رسد، {''} عزیز همه کس شود. هرگاه صفات اصوات'' بر '' صحایف روزگار'' رقم

ب۱، ب۲: پنجم ب١: قواعد ب۲: در ب۲: نیاید ب۲: بدر رود ب١: مردار أواز ب۲: -ب ۱: یادشاه ب۲: أين كسب ب٢: كمال ۱ ب ۱ ب۲ است ۱۲ ب۱۰ : وجوه ۲۳ ب۲: معلوم ۱۰ ب۲: در این °' ب۲: کردم ۲۰ ب ۱۰ ب ب٢: + كه نعمر انقدر دارند نه عقل ب۱: دىكر ۱۸ ب١: مناسب ۱۹ ب۲: چه از حکما و دیکر کویندهای هند چه از غیر چنانچه هندیان میکوئید که بین نواران قدیم این دو کدوویک نی را مدام بر سینه خود داشتهاند از ترس انکه مبادا درین دریای بی یایان غرق سوند اما بمقتضای مالايدرک کله لا يترک کله بذل جهد بايد کرد تا يوسف طبع از چاه جهالت بر آيد وبسرير (ب۱، ب۲: و ب ۲۱ ب۲: بصواب ۲۲ ب ۲۱ ب <sup>۲۳</sup> ب۲: ادکار

واقع شده است<sup>1</sup> و آن<sup>۲</sup> این است، کلّ العید لهذا عید، بلکه در آن روز حضرت عمر، رضی الله عنه، را از امر <به> معروف، ایشان<sup>۳</sup> منع /ب<sub>1</sub>: دپ/ کرده<sup>5</sup> که [لاقول لعمر الیوم عید]<sup>°</sup>. و نیز در روز جنگ اُحد<sup>۲</sup> که آن حضرت فتح کرده<sup>۷</sup> با جمع<sup>۸</sup> اصحاب میآمدند، ناگاه<sup>۴</sup> در مدینه چندی از <sup>۱</sup> گویندگان ساز ها در دست، به حضور رسیده<sup>۱۱</sup>، به صدای شعری گفتند تا که<sup>۲۱</sup> حضرت به سمع مبارک جا داده، آنها<sup>۳۱</sup> را به انعامی<sup>۱۱</sup> سرفراز کردند<sup>°۱</sup>. شعر این است:

> لَقَد لَسَعَت حيّة الهوىٰ كبدى فلا طبيب لها ولا راقى إلا الحبيب إلذى شغفت به<sup>٢١</sup> وترياقى

٥

و یازده حدیث دیگر در این باب واقع است. و در کتب تصوّف مسطور است که حضرت عمر به حکم آن حضرت چند دینار به یک نوازنده<sup>1</sup> عنایت فرمودهاند. و در *تذکر ة الأولیاء* است که صدا لأهله<sup>1</sup> مُباح است. و بر عارف زندهدل حلال و بر اهل کمال لازم و مرهم بر عاشق دلمجروح و بر بیخردان مکروه<sup>۲</sup>. و در کتاب *غوثیه ب*۲: ۶ر/ آمده است که قطب ربّانی، عبدالقادر گیلانی، از شنیدن نوا در هوا شده، تا هفتاد کُروه<sup>۱۱</sup> رفته بودند. و در *انیس الأرواح* است که خواجه بختیار اوشی<sup>۲۲</sup> کاکی<sup>۲۲</sup> از استماع سرود، واصل حق

> ب۲: -ب١: اول ب٢: -**۲۰ نکر دہ** ب٢: يقول العمر يوم العيد ب١: لايقول العمر يوم عيد ۲ ب۱: -۲ ب۲: کردهاند ^ ب۲: جميع ب۱: که ' ب۱: «لور» یا «ور» (؟) ۰۰ ب۲: آمده ۲۲ ب۲: + آن ۲ ب۲: جماعه ۱۰ ب۱۰: - به انعامی ۱۰ ب۲: میکردند و ۱۱ ب۲: منه ۱٬ ب۱۰ زفتی <sup>^</sup> ب۲: + رباب ۱۹ ب۲: باهل الله ۰<sup>۰</sup> ب۱: مکروهی ۲۱ ب۲: کر ۲۲ ب۱: روسی ۲۳ ب۲ : -

پس ' بدان که آو از ظاهر عالم مثال <sup>۲</sup> را مینماید <sup>۳</sup> به این معنی که تا کسی ذکر جهر ننماید، ذکر خفی به دست نیاید<sup><sup>3</sup></sup> و از این معلوم میشود که <sup>°</sup> آن ندای، <sup>++</sup>حقیقی است و این<sup>++7</sup> صدای، [مجازی]<sup>۲</sup> و از <sup>^</sup> آن ناز است و از <sup>۴</sup> این نیاز <sup>۱</sup> ، چنانچه المجازقُنْطَرَة الحقیقة بر این <sup>۱</sup> دال است. دیگر، در صدا<sup>۲</sup> لطف هستی<sup>۲</sup> است و عارف را از همین است حقپرستی و هر چه مینماید از آن ندا است. پس هر شیء که میبینی محض صدا است «وَهُوَ مَعَكُمْ أَیْنَ مَا كُنتُمْ». <sup>\*</sup> دیگر آن که صدا<sup>°</sup> سُکری<sup>۲</sup> ندارد بلکه بر هر کس شوقی میآرد. سُکر<sup>۱</sup> در خوردن و نوشیدن است، نه در<sup>۱</sup> گفتن و شنیدن. و کامل را در خوردن هم <sup>++</sup>سکری<sup>۱</sup> نیست<sup>+۲۰</sup>، چه جای دیگر. چنانچه بزرگی میفرماید،

بيت٢١

هر چه گیرد علّتی ۲٬ ، علّت شود کفر گیرد کاملی ۲٬ ، ملّت شود

و در ۲۰۰ ، دپ/ *مشکات* مذکور است که حضرت رسول<sup>۲</sup>ٔ صلّی الله علیه وآله<sup>۴۰</sup> وسلّم در بعضی اوقات استماع آهنگ فرمودهاند، چنانچه در روز عید<sup>۲۲</sup>. و در این باب حدیثی<sup>۲۷</sup>

> ب ۱۰۱ ـ ب ١: مسال L · ۲ · میماند ب١: نميآيد ب١: + از ب١: حقيقي و ازين ب۱، ب۲: مجاز . ب۰۲ ـ ب۲: -ب۱: تیار ۱۰ <del>ب</del> ۱۰ ب۲: آن ۱۲ ب۲: صد ب. ۱۳ ب۱ : مسسی بر بر . ۱٬ ب۲: + و ۱۰ ب۱: صدای ۱۱ ب۱: شکری ۲ ب<del>ا ب</del> ۲ ب۱: شکر <sup>^،</sup> بَ• : • ۱۰ ب۱۰ شکری ۲۰ ب۲۰ سکریست ۲۱ ب۲: -۲۲ ب۱: علت ب . ۲۳ ب۱: کامل <sup>۲</sup>٤ ب۲: -<sup>۲۰</sup> ب۲: - و آله ۲۱ ب۲: + مشهور است ۲۷ ب۱: حدیث

٥

1.

٥

١.

10

پس ندا چیزی است که روح از او رقصکنان به قالب در آمد<sup>۹</sup> و شعلهٔ عشق عبارت از او است؛ کس نتوانست<sup>۱</sup> برداشت آن، <sup>#</sup>آدمی را بار<sup>#۱</sup> بود که کردش اختیار، تا خلعتِ خمرتُ<sup>۲</sup> طینت<sup>۳</sup> آدم بیدی دربرکرد و لباسِ خُلِقَ آدم علیٰ صورته<sup>۱</sup> بر او ارزانی داشت<sup>۹</sup> و سوای آن «إِنَّهُ<sup>۲</sup> کَانَ /۲۰: در/ ظَلُوماً جَهُولاً» ماندند.

الحقّ، روح از همه شی<sup>۱۷</sup> بینیاز است مگر {<sup>۱</sup>} صوت<sup>۹</sup> خوش آواز. خوش نوا آرایش فرقان است و خوش الحان زیبایِش قرآن است<sup>۲</sup>، چنان که عندلیب الالحان، زینة الفرقان بر شاخ زبان گویا است و طوطی جلیة القرآن<sup>۱۱</sup> صوت حسن<sup>۲۲</sup> بر عَصانِ لسان، نغمه برد: «ررسرا. «رَبِّ أَرِنِي» هم صدایی بود که به او موسی زبان برگشاد و «لَن تَرَانِي» نیز نوایی که از او بی خود افتاد.

> ب۲: -ب۲: مجازیست ب١: برجمىع و ب١: ندا ب۲:+یا ب۲: شده ب ۱: نیاید ب۱: + ب ب۲: در آید. امّا روی نقطههای «ی» خط کشیده شده است و آن حرف به «م» تبدیل شده است. ب۲: نتو اند ۰۰ ب<del>۲</del> بر آبار آدمی ۱٬ ب۱: حسرت ٬۳ ب۲: -۱۰ ب۱۰ : صورت. ° ب۲: داشتند ۱۰ ب۱۰: ان ٬٬ بُ۱۰ - -۰۲ ب ۱۰ ب۱۰ بقوت ب۲: ب ۱۰ ب ۱۹ ب۱۰ -۲۰ ب۲۰: -١ ب ١: الفرقان ۲۲ ب۲: احسن

منادمت او حظّى تمام يابند ، سيّما در زمره ارباب على الخصوص در بارگاه سلاطين نامدار و شهرياران ذوى الإقتدار كه كمال ايشان از كمال مخلوقات امتيازى دارد و هر علم را به جز قبول نظر اينها، روزبازارى نيست و هر فن را غير از ذات پاك اينان خريدارى نه، آينه دست ترنّم يكرنگان بزم عيش و نشاط و مَشّاطه زلف سرود محبوبان محفل فرح و انبساط گرديده، وسيله همه مطالب و واسطه جميع مآرب باشد.

٥

١.

از استماع این، دل در فکری افتاد که این بارِ عظیم چگونه توان<sup>۱۱</sup> برداشت، لیکن به مقتضای المأمور معذور، هر چند <sup>++</sup>در خود قدرت و قوت کمتری<sup>+۱۲</sup> یافت، امّا از آنجا که رأفتِ یاران<sup>۱۳</sup> مُمِدّ بود، تحمّل آن آسان نمود، لاجرم زبانِ خامه را درصدد /۲: ۴۰٫ بیان این نامه حرکت داده. نخستین حرف شروع در تعریف صوت<sup>۱۰</sup> میرود.

باید دانست<sup>۱۰</sup> که حضرت رب المعبود <sup>++</sup>وقتی که<sup>++۱۰</sup> خواست که صفات گوناگون را که عبارت از صور علمیّهٔ او است، \*\*با ذات رنگارنگ هر وجود که اشارت از صور [عملیّه]<sup>۱۰</sup> او است\*<sup>۱۸</sup>، آر استگی دهد، فقال<sup>۱۰</sup> «کُن فَیَکُونُ» چون /ب۱: ۴پ/ به ندای «کُن» خلقت جمیع مخلوقات حادث شده بیتکلف، آن ندا<sup>۲۰</sup> که حقیقتی<sup>۲۱</sup> است اصل این<sup>۲۲</sup> صدا

ب١: بمساومت ب٢: حظى نمايند ب۲: -**ب**۱: + ارباب ب١: -ب (: -۲ ب۲: امتیاز ^ ب۱: روزبازی ب۱: -` ب۲: -۱ ب۲: باید ۱۲ ب۲: در خود وقوف کمتر <sup>۱۲</sup> ب۲: + خصوصاً یار تمام عیار و صدیق همه تصدیق و مخلص بی اشتباه سنح عربر الله که از ابتدا تا انتها در فن منم شده است تلمیذ در علم خودم شده اسب استاد ب۱: صورت ۱۰ ب۲: - باید دانست ۲ ب۲: چون ب ۱۷ ب۱: علمیّه ۱۹ ب۲: وقال ۲۰ ب۱ : نداي ۲۱ ب۲: حقیقی ۲۲ ب۲: + که

شد که کتاب *سنگیت* ر ا که حُسن معانی آن نو عر وس در نقاب<sup>(</sup> ز بان هند مخفی و متوار ی بود، ب۲: ۳۰/ لباس فُرس بوشانیده و زبور مضامین آن را ۲۰۰ ۳۰/ به طلای عبار ات رنگین و به گوهر استعارات شیرین مرتب و مرحّع ساخته، بر منصّهٔ ظهور جلوه { } } داد تا هر کس را از استماع آن شوقی و از مطالعهٔ آن° ذوقی بدید آید، خصوصاً عاشقان آن جمال و مشتاقان آن خيال به ديدار او تسلّى گيرند و غوّاصان آن بحر از صدف نغمه، لآلي ٥ [نزه] ۲ به دست آور ده، در حلقهٔ گوش اندازند و اهل جمع بیش شعلهٔ آن نغمه مانند ۷ بر وانه و شمع در سوز و گداز آیند و مستان آن جام به نقل آواز ساز، کام دل برگرفته، بیخود شوند و نظار مباز ان آن معشوق به تیر غمز مهای صدا و ناوک کر شمههای نو ایش مجر و --دل شده، بيفتند^ و گلچينان آن گلستان از اشجار انواع صوت، گوناگون اثمار لذت و ر نگار نگ گلهای حلاوت بر جیده، جیب گوش و دامن دل بر <sup>°</sup> کنند و عندلیبان این بوستان 1. به صفیر های دلکش و آواز های خوش، شاخ زبان را سیراب و تازه دارند و پویندگان این میدان، عرصهٔ گلو را از خس و خاشاک کف و بلغم صاف دارند تا توسن نغمه در آن ٔ آراسته شود و ملاحان این بحر، همواره بادبان /۲: ۲۰/ هفت صدا به کشتی گلو بسته می-دارند'' تا آن دريا را طي كرده، تماشاي'' هفت اقليم كنند.

۱٥

پس آن کهنساله /ب۱: ۴٫/ کتاب<sup>۱۲</sup> که حکم<sup>۱</sup> تقویم پارینه<sup>۱</sup> پیدا کرده است، مجددا<sup>۲۱</sup> نسخهای باشد که تحفهٔ هر مجلس گردد و اهل شوق همهٔ اوقات با خود داشته<sup>۱۷</sup> به

#### ب۲: در زنقاب ب ۱۰۱ -ب١: أنر ا بطلال عبار ت ب۱، ب۲: باید ب۲: او ب۱، ب۲: مزه ب ۱: ماسد ب ۱: بافتند ب۱: بر ۱۰ ب۱: نغمهداران ۱٬ ب : میدارندر . روی دومین «ر» خط کشیده شده است. ۱۲ ب۱ : تماشه ب ۱۳ ب۱: -۱۰ ب۱۰ حکيم °' ب۲: + دار د ۱۱ ب۲: مجدد <sup>۱۷</sup> ب۲: - با خود داشته

و خاکدانِ ظلمانی رحلت فرموده ، مهاجرت دایمی روی نمود، تار و پود کارگاه تعلّق را از دست داده، پای تردّد در کنج خُمول کشیده میداشت.

نه سیر انجمن، نه نوق گلشن قدم چون موج گو هر محو دامن

نه ندیمی به هم میرسید<sup>۳</sup> که این در دبی در مان را به او باز نماید و نه حکیمی که همت را ه در معالجه ام کار فرماید. امّا، گوش چون مژدهٔ غیبی شنیده بود، چشم بر روی انتظار می-گشود و بر بستر امید میغنود؛ نمی دانست که شب آرزو چگونه به سرآید و روز مقصود چه سان برآید و آفتاب سعادت از کجا طلوع گیرد و بر منزل که تابد و ماهتاب دولت از کدام بُر جْ اوج پذیرد و /ب۲: ۲٫ بر بارهٔ که شتابد و تیر اقبال از قوس خانهٔ که برآید و که را /ب۲: ۲٫ هدف قبول گرداند و بر جیس اجلال از کدام معبد رو نماید و خطبهٔ اجابت به نام که زحل شجاعت° از کدام پرده جلوه کند و بر منصّهٔ کدام کس رقصکنان فرود آید و زحل شجاعت° از کدام<sup>۲</sup> تُرک پذیر ای حکم شود و کدام به رام دربندِ ششدرِ فلاکت افتاده را حل مشکل نمادد؟

ناگهان درِ عنایت و ا شد و آفتاب ِ سعادت طلوع کرد و دریای رحمت به جوش آمد و موج دولت اوج گرفت و گوهر مقصود دست داد، یعنی صحبتی با یارانی به هم رسید<sup>۷</sup> که زبانِ مقال در شرح کمال ایشان<sup>^</sup> لال است، چنان که هر یک<sup>۹</sup> در هر فنّی، خصوصاً در عرصهٔ سخنوری و علوم، حکیمی<sup>۱</sup> شهسوار ِ یکتا بودند<sup>۱۱</sup>. چون بالفعل در پیش ایشان فنّ موسیقی رواجی کمآهی داشت، پس از انقضای چند گاهی که فقیر در خدمت آن بزرگان اخلاص تمام و اختصاص ما لا کلام پیدا نموده، بهرهٔ وافر اندوخت. رای عالی ایشان از روی عطوفت و مهربانی که به حال این بنده<sup>۲۱</sup> ضعیف نحیف مبذول میداشتند، باعث آن

> <sup>۱</sup> ب۲: فرمود ۲ ب۲: نی ۳ ب۲: رسید ۲ ب۲: شجاعت ۳ ب۲: کدامی ۳ ب۲: از ۲ ب۲: مر یک ۱۰ ب۲: حکمی ۱۲ ب۲: موداند ۲ ب۲: -

جهان جهان نيازمندى و دعا و تحيّت و ثنا برآله العظام و ازوأجه الكرام و اصحاب ذوى الإحترام او، <sup>++</sup>كه معشوقى كونين وعاشقى دارين را سزاوار اند<sup>++;</sup>، باد، خصوصاً على مصباح الطّريق وافضل الصّحابه و أوّلهم بالتّصديق<sup>1</sup>، حضرت ابوبكر صدّيق؛ وعلى عادل الأكبر ومزيّن المسند الصّدر، حضرت عمر؛ وعلى جامع الفرقان <sup>1</sup> و مرآت العرفان حضرت عثمان <sup>1</sup>؛ و على مظهر الخفيّات و مدينة العلم<sup>1</sup> <sup>++</sup>امير المؤمنين اسد الله على <sup>++</sup>، و على<sup>1</sup> نبيرين<sup>1</sup> السّعدين و<sup>1</sup> الشهيدين أبى محمّد<sup>1</sup> الحسن و أبى /م: ٢/ عبدالله الحسين<sup>1</sup> و على أمّهما<sup>21</sup> فاطمة<sup>1</sup> الزّهرا و إثناعشر معظمين الحسن<sup>1</sup> و أبى /م: ٢/ عبدالله الحسين<sup>1</sup> و على أمّهما<sup>21</sup> فاطمة<sup>1</sup> وعلى عبدالله المتالحين برحمتك يا أرحم الرّاحمين.

\*امما بعد<sup>۲۲</sup>، بر ضمیر ضیاگستر وخاطرِ خردپرورِ بدن ۲پ باریک بینانِ معنیرس و خورشیددلان صبحنفس که سازِ علوم بر دوش و نغمهٔ عقول در گوش دارند، مشهود و هویدا خواهد بود که مؤلّف این رساله و مصنّف این مقاله، کمترین مورِ ضعیف، رس برس میگوید: در هنگامی که از خدمت پدر والاقدر، سرور مغفور، خوشحال کلاونت که در زمان خود فنّ موسیقی را تانسین ثانی، بل باربد زمانی بود، حو> ناگاه از این جهان فانی

۱.

جمعين

وقولِ آخَر که اشارت' است از نعت، لایقِ ندیمی برحق است'، که هرگاه ساقیان امر و نهیاش به صلای #لا اله الا الله محمد رسول<sup>3</sup> الله $\#^{\circ}$ ، عالم موجود<sup>۲</sup> / ۲۰: ۲/ را که در خمار جهالت'، سرگران<sup>۸</sup> بود<sup>۹</sup>، به بادهٔ هدایت، تکلیف عام' فرموده''، بر چاربالش نبوّت جلوهگر شد، عاشقانِ راست بین از اختیار آن به'' محل'' مقصود / ۲۰: ۲/ رسیده،<sup>1</sup> دارالنجات یافتند و فاسقان بی دین حو انبکاران'' پی از منزلِ مطلوب کشیده، به دارالبوار شتافتند.

پس، بعدِ حمدِ<sup>٢</sup> خداوند<sup>١</sup>، نعت<sup>١</sup> محمّد<sup>١</sup> مصطفىٰ كه ذاتِ پاكِ زبدة م، ٢٠٨ الأنبياء، امام الأولياء<sup>٢</sup>، ناصر الفقراء، خاتم المرسلين، رحمة للعالمين<sup>٢</sup>، واسطة مغفرة للمذنبين<sup>٢</sup> ملجاء الغرباء والمساكين،

بيت٢٣

به آر ایش نام او نقش بست

صلّى الله عليه ٢٠ و سلّم، است.

محمّد که از ل<sup>۲۶</sup> تا ابد هر چه هست

٥

1.

ب۲: اشار تی ب ۱: اسار ب ۲ ب۲: -ے ۲۰ ۔ م: الرسول ب٢: كلمه ۲ ب۲: موجودات ب٢: ضلالت ب ۱: جهانست ^ ب٢: + افتاده ۹ ب۱: بوده ۱۰ با: عالم ۱۱ ب۲: فرمودند ۲۰ ب۲: -۲ ب۲: محفل ،; م: + وصول م: بانكار ان ۲ م: -۱٧ ب۲: خدا ۱۸ م: نعمت ۰، ۱۹ ب۲: -۲۰ ب۲۰: -٢١ ب١: اللعالمين ب٢: العالمين ب ب ۲۲ ب۱: المدسين ب٢: المذنبين . ۲٤ م: -' م: محمد کزل ۲° ب۱: -م: + و أله

#### [متن انتقادی]

'<خطبه>'

بسمالله الرّحمن الرّحيم ربّ يسّر أ وتمّم بالخير <sup>٣</sup>

قول اوّل که عبارت است از حمد، مخصوصِ حکیمی مطلق است<sup>3</sup> که چون نوازندگان
 قضا و قدرش، به صدای کن فیکون، قانونِ وجود<sup>°</sup> را که در کارخانهٔ<sup>۲</sup> عدم، بیساز<sup>۷</sup> افتاده
 بود، به تارهای قدرت درست ساخته، در محفلِ چهار ارکانِ عناصر، به مضر اب حیات،
 بلندآو ازه گردانید، سمائیان<sup>^</sup> درحالت سماع آمده، با نعرهٔ سبّو<sup>6</sup> قدّوس ربّنا ورب رم: ۲٫/
 الملائکة والرّوح به چرخ افتادند<sup>۱</sup> و زمینیان درمقام<sup>۱</sup> ما عَرفناك<sup>۱</sup> حقّ معرفتك متحيّر

\*قطعه"

| بىدل از بىنشان چە گويد باز  | گر کسی وصف او ز من پرسد     |
|-----------------------------|-----------------------------|
| برنیاید ز کُشتِگان آواز * ۱ | عاشقان كُشْتِكَان معشوق اند |

|                                  | لِ ب١: + هوالعيم       |
|----------------------------------|------------------------|
|                                  | أِم: - رب يسر          |
|                                  | مَ: - تمم بالخير       |
|                                  | ئب۲ : -                |
|                                  | ° ب۱: خود              |
|                                  | ل م: خانه              |
|                                  | <sup>۲</sup> م: بينياز |
|                                  | ^ م: سماعيان           |
|                                  | ' ب۱: صبوح             |
| م: -                             | ` ب۲: آمده             |
| ,                                | لا با: عالم            |
|                                  | ۱۲ م: عرفنا            |
|                                  | ۲۰ ب۲۰ ب۲۰ -           |
| ۱۱ و ستارهٔ اول تا اینجا را ندار | ۱۰ ب۱: از سطر          |
|                                  |                        |
|                                  |                        |

++ نشانگر نسخه بدل دیگری است در میان بخشی که با + + مشخص شده و این نسخه بدل با متنِ انتقادی تهیهشده، در بیش از دو کلمه متفاوت است.

\* \* نشانگر افتادگی در نسخه خطی است؛ به این معنی که یک یا بیش از یک نسخه آنچه را بین این دو علامت قرار داده ایم، ندارند.

\*\* \*\* نشانگر افتادگی دیگری است در نسخهی دیگری در میان افتادگی اوّل که با نشانه-ی \* \* نشان داده شده بود.

[] انشانگر این است که کلمات یا عباراتی، از متن اصلی یک نسخه ساقط شده بوده امّا کاتب آن را در حاشیه افزوده است.

(?) نشانگر آن است که در نظر مصحّحان، آن قسمت از متن دارای ابهام، ایهام یا عدم قطعیت است.

علامتهای به کار رفته در پانویس بدین قرار است:

+ نشان میدهد که در یکی از نسخهها، یک کلمه (یا بخشی از یک کلمهی مرکب) از سوی کاتب یا کاتبان افزوده شده است.

- نشان میدهد که در یکی از نسخه ها، کلمه ای (یا بخشی از یک کلمه ی مرکب) از سوی کاتب یا کاتبان حذف شده است. تا آنجا که این امر تنها به یک کلمه یا قسمتی از یک کلمه-ی مرکب مربوط بوده، آن را در پاورقی نیاورده ایم، امّا اگر تعداد کلمات حذف شده، بیش از یک کلمه بوده یا شامل تمام بخش های یک کلمه ی مرکب بوده، در این صورت همه ی کلمات حذف شده و یا تمام آن کلمه ی مرکب در پاورقی ذکر شده است. در مواردی که تعداد کلمات حذف شده بیش از سه کلمه بوده، از علامت \* \* (ستاره) استفاده شده است.

#### نشانهها

نشانههای اختصاری

نشانه های به کاربرده شده در متن انتقادی

<> نشانگر آن است که مصحّحان به حدس و گمان یا با بهر مگیری از منابعی کهنتر از کتاب حاضر یا همزمان با آن، کلماتی را به متن افزودهاند. هرگاه این افزودن با بهر مگیری از منابعی کهنتر از کتاب یا همزمان با آن، صورت گرفته، منبع آن در پانویس ذکر شده است.

[] نشانگر آن است که مصحّحان به حدس و گمان یا با بهر مگیری از منابعی کهنتر از کتاب حاضر یا همزمان با آن، کلماتی را اصلاح کردهاند. هرگاه این اصلاحات با بهره-گیری از منابعی کهنتر از کتاب یا همزمان با آن، انجام پذیرفته، منبع آن در پانویس ذکر شده است.

{ } نشانگر آن است که مصحّحان بر اساس حدس و گمان کلمه یا کلماتی را حذف نموده-اند. در این مورد، شمار می میان این علامت، خواننده را به پانویس ر هنمون میشود که در آنجا آنچه حذف شده، آوردهایم.

<sup>+ +</sup> نشاندهندهی نسخه بدلهایی است که با متن انتقادی تهیه شده، در بیش از دو کلمه تفاوت دارند. باب ششم: در کلّیّات ساز و احوال آن که آن را بادادهیای گویند .....

#### فهرست

| ٩.      | تشانهها                                                                                          |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱      | متن انتقادی                                                                                      |
| ۱۱      | خطبه                                                                                             |
| ۳.      | باب اوّل: در کیفیت تفاصیل سر که در اصطلاح هند آن را سرادهیای گویند                               |
| ۳.      | فصل اوّل: در حقیقت ناد یعنی آواز که چگونه است                                                    |
| ۳١      | فصل دوم: در ذکرِ مخرج ناد و اسمای منازل تحویل آن در وجود و بیرون آمدن آواز آن                    |
| ۳0      | فصل سیوم: در صعود و هیوطِ سر                                                                     |
| ۳۷      | فصلِ چهارم: در ذکرِ اسامی هفت سر اصلی                                                            |
| ۳٩      | فصلِ پنجم: در ذکرِ اسامی بادی سر و غیرہ                                                          |
| ٤١      | فصل ششم: در ذکرِ اسامی سرتها یعنی حصّههای سر های اصلی                                            |
| ٤٣      | فصل هفتم: در ذکرِ اسامی دوازده بکرت سر                                                           |
| ٤٦      |                                                                                                  |
| بە      | فصل نهم: در شرح اسامي گرام و تعداد مورچهنا و هفت طريق ارچک و غيره که به جهت استخراج              |
| ٤٧      | آنها مشخص کر دہاند                                                                               |
| ٥٢      | فصل دهم: در شرح تعدادِ مجموعِ تان و احوالِ آن                                                    |
| ٥٢      |                                                                                                  |
| 0 ź     | فصل دواز دهم: در بیانِ نقشی که آن را نقشِ کهندمیر نامند و نوشتنِ آن و طریقِ مولکرم و غیره        |
| ٥٧      | فصل سیز دهم: در شرح دلایل حکما در تعبینِ هفت نغمه یعنی هفت سر اصلی                               |
| ٦٢      | فصل چهاردهم: در بیانِ النکار که زیورِ سر است                                                     |
| ٦٣      | باب دوم: در ذکرِ راگها که در اصطلاح هند آن را راگادهیای گویند                                    |
| 77      |                                                                                                  |
| ٦٤      | - 2                                                                                              |
|         |                                                                                                  |
|         | باب سیوم: در شرح الاپ یعنی برداشتن و گردانیدن سر در راگ و ذکرِ ارکان آن که آن را پرکیرنک۔<br>سبب |
| V1      |                                                                                                  |
| ۷٦<br>  |                                                                                                  |
| ۲A<br>• |                                                                                                  |
| A •     | فصل سيوم: در تفصيل الاپ که چند وجه است                                                           |
| ۸۱<br>۸ | فصل چهارم: دربیان اسامی گمکها یعنی سر را جنبش دادن                                               |
| ٨٤      | فصل پنجم: در تفریق و تعداد گویندهها                                                              |
| 71      |                                                                                                  |
| ۸۷      | فصل هفتم: در تفصیل قبح گوینده                                                                    |
| ۹١      | باب چهارم: در شرح و تفصیل اقسام گیت که در اصطلاح هند آن را پربندهاادهیای گویند و احوال آن        |
| ٩٦      | باب پنجم: در شرح قوانین دستکنزدن که آن را تالادهیای گویند                                        |

شمس الأصوات

(ترجمهٔ فارسی سنگیترتناکر)

### ترجمه و تأليف

رس برس پسر خوشحالخان كلاونت

تصحيح

مهرداد فلاحزاده - محمود حسن آبادی

# Persian Section